
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 81 - 85 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 81 - 85 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Lời Nói Đầu ................................................................................................................................ 3 

Cuốn 81 ..................................................................................................................................... 5 

Giải thích:  Phẩm Sáu Độ Tương Nhiếp  Thứ 68 (tiếp theo) ................................................... 5 

Cuốn 82 ....................................................................................................................................23 

Giải thích:  Phẩm Phương Tiện Thứ 69 .................................................................................23 

Cuốn 83 ....................................................................................................................................36 

Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70 .............................................................................................41 

Cuốn 84 ....................................................................................................................................53 

Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70 .............................................................................................53 

Cuốn 85 ....................................................................................................................................73 

Giải thích: Phẩm Đạo Thọ Thứ 71 .........................................................................................73 

Giải thích: Phẩm Bồ Tát Hạnh Thứ 72 ...................................................................................82 

Giải thích: Phẩm Gieo Trồng Thiện Căn Thứ 73 ....................................................................89 

 

 

Lời Nói Đầu  

Đây là tập thứ 5, gồm từ cuốn 81 đến cuốn 100 luận Đại Trí Độ.  Trước sau trọn 

bộ luận Đại Trí Độ gồm 5 tập trong đó có 100 cuốn. 

Luận  thuyết   minh  về  tính  không  trong  mọi  sinh  hoạt  tin  tường,  học  hỏi,  quán 

chiếu, tu tập, độ sinh, chứng quả.  Những sinh hoạt này nếu rời tính không, thời 

không thể đạt đến kết quả giải thoát hoàn toàn mọi ràng buộc của tâm phân biệt 

chấp trước, tức còn phải vướng mắc trong vòng sinh tử, hoặc phân đoạn, hoặc 

biến dịch. 

Tính  không  cũng  tức  là  tính  vô  ngã,  vô  tự  tính,  vô  sở  hữu  tính.  Chỉ  một  tính 

không mà  vì đối tượng quán chiếu khác  nhau nên trong luận này có chỗ phân 

biệt làm hai là chúng sanh không và pháp không; nói theo luận Thành Duy Thức 

là ngã không, pháp không; nói theo kinh Lăng già là nhân vô ngã, pháp vô ngã 

(năm  pháp,  ba  tự  tính,  tám  thức,  hai  vô  ngã);   có  khi  phân  biệt  làm  mười  tám 

không, từ nội không, ngoại không, nội ngoại không cho đến vô pháp không, hữu 

pháp không, vô pháp hữu pháp không. 

Bát nhã tính không, có nhiều lợi ích, kéo chúng sinh ra khỏi vọng tưởng hý luận, 

nhưng khó lãnh hội, tu tập;  ví  như thỏi  vàng cháy đỏ rất đẹp, có nhiều lợi  ích, 

nhưng  không  thể  lấy  tay  cầm;  nếu  lấy  tay  cầm  ắt  bị  cháy  tay.   Cũng  vậy,  nếu 

nghe  nói  không  mà  chấp  không,  như  là  trống  không,  bác  hết  tất  cả,  ắt  bị  sa 

đọa.   Vì vậy, Phật vì chúng sinh thuyết pháp, luôn luôn nương theo hai đế là tục 

đế và chơn đế.  Có khi vì chúng sinh chấp trước không, nên nói có  để phá; có 

khi vì chúng sinh chấp trước có, nên nói không để phá.  Nhưng nói có, nói không 

đều là phương tiện, là thuốc trị bệnh chấp trước; bệnh hết thời thuốc cũng không 

còn; hết thảy pháp không và tướng không cũng không. 

Nếu hết thảy các pháp đều không, thời nương vào đâu để được giải hoát?  Nếu 

ngộ  được  hết  thảy  pháp  đều  không  thời  tức  là  không  còn  vọng  tưởng  chấp 

trước;  không  còn  vọng  tưởng  chấp  trước  tức  không  khởi  lên  phiền  não,  tạo 

nghiệp luân hồi; ấy là giải thoát.  Ở trong giải thoát thì hoàn toàn không còn vọng 

tưởng  chấp  ngã,  nên  không  có  tướng  người  năng  chứng  và  tướng  pháp  sở 

chứng, vô trí và vô đắc. 

Nhờ ơn Tam bảo hộ trì, hội đủ duyên lành, nên tôi may mắn dịch xong trọn bộ 

luận  Đại  Trí  Độ  này.   Nguyện  hồi  hướng  công  đức  ấy  đến  mọi  người,  mong 

được thấm nhuần, chứng nghiệm giáo nghĩa Bát nhã sâu xa, hầu giải thoát mọi 

sầu muộn khổ đau vì vọng tưởng điên đảo chấp trước cố hữu, mà khó có thể có 

cách gì khác hơn để giải thoát được. 

PL. 2544 - Từ Đàm, 10-01-2001 

Thích Thiện Siêu 

--o0o -- 





Cuốn 81 

Giải thích:  Phẩm Sáu Độ Tương Nhiếp  

Thứ 68 (tiếp theo)  

Kinh:   Tu  Bồ  đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  làm  sao  Bồ  Tát  trú 

trong Nhẫn ba la mật nhiếp thủ Thí ba la mật?  

Phật  dạy:   Bồ  Tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi  ngồi  đạo  tràng,  ở  khoảng 

trung gian ấy nếu có chúng sinh đi đến sân giận, mắng nhiếc hoặc cắt từng chi 

phần mà Bồ Tát vẫn nhẫn nhục, nghĩ rằng:  Ta nên bố thí cho tất cả chúng sinh, 

chẳng nên không cho:  Cần ăn cho ăn, cần uống cho uống, cho đến mọi vật cần 

dùng để nuôi sống đều cho hết.  Đem công đức ấy chia xẻ cho chúng sinh, cùng 

hồi  hướng  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.  Bồ  Tát  ấy  trong  khi  hồi 

hướng,  không  sinh  hai  tâm,  nghĩ  rằng:   Ai  hồi  hướng?     Hồi  hướng  đến  chỗ 

nào?  Thế là Bồ Tát trú trong Nhẫn nhục ba la mật nhiếp thủ Thí ba la mật . 

Bạch  đức  Thế  Tôn, làm  sao  Bồ  Tát  trú  trong  Nhẫn  nhục  ba  la  mật     nhiếp  thủ 

Giới ba la mật ? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi  ngồi  đạo  tràng,  ở  khoảng 

trung gian ấy trọn không cướp mạng kẻ khác, không lấy của không cho, cho đến 

không tà kiến, cũng không them địa vị Thanh văn, Bích Chi Phật.  Đem công đức 

ấy chia xẻ cho chúng sinh, cùng hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác.  Bồ Tát ấy trong khi hồi hướng không sinh ba tâm nghĩ rằng:  Ai hồi hướng 

đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác?  Dùng pháp gì hồi hướng?  Hồi hướng 

đến chỗ nào?  Ấy là Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật nhiếp thủ Giới ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật  nhiếp thủ Tinh tấn 

Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật  sinh tâm tinh tấn nghĩ rằng:  Ta sẽ đi 

qua một do tuần, hoặc mười do tuần, hoặc ngàn, vạn, ức do tuần, quá một thế 

giới, cho đến quá trăm, ngàn, vạn, ức thế giới, giáo hóa chúng sinh, cho đến dạy 

một người khiến thọ trì năm giới; huống gì dạy khiến được quả Tu đà hoàn, cho 

đến quả A la hán, Bích chi Phật đạo, Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Đem 

công  đức  ấy  chia  xẻ  cho  chúng  sinh,  cùng  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác.  Ấy là Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật nhiếp thủ Tinh tấn ba la 

mật . 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật  nhiếp thủ Thiền ba 

la mật ? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật, lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác 

có quán; lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền, cho đến vào đệ tứ thiền;   ở trong các 

thiền  ấy  tịnh  tâm  tâm  số  pháp  đều  hồi  hướng  về  Nhất  thiết   trí.   Trong  khi  hồi 

hướng, Bồ Tát ấy đối với các thiền và thiền chi đều không thể có được.  Ấy là Bồ 

Tát trú trong Nhẫn ba la mật  nhiếp thủ Thiền ba la mật . 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật nhiếp thủ Bát nhã 

ba la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Nhẫn ba la mật  quán các pháp hoặc tướng lìa, hoặc 

tướng tịch diệt, hoặc tướng vô tận; không do tướng tịch diệt thủ chứng cho đến 

ngồi đạo tràng dược trí Nhất thiết chủng; từ đạo tràng đứng dậy, chuyển bánh xe 

pháp.   Ấy  là  Bồ  Tát  trú  trong  Nhẫn  ba  la  mật   nhiếp  thủ  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì 

không lấy, không bỏ. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Tấn ba 

la mật  nhiếp thủ Thí ba la mật ? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  trú  trong  Tấn  ba  la  mật,  thân  tâm  tinh  tấn,  không  giải  đãi, 

không  ngừng  nghỉ,  nghĩ  rằng:   Ta  chắc  chắn  sẽ  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh  giác,  không  thể  không  được.  Bồ  Tát  ấy  vì  lợi  ích  chúng  sinh  mà  đi  qua 

một do tuần, hoặc trăm, ngàn, vạn, ức do tuần; hoặc qua một thế giới; hoặc qua 

trăm, ngàn, vạn, ức thế giới, trú trong Tấn ba la mật, nếu không gặp được một 

người để giáo hóa khiến vào Phật đạo, hoặc vào Thanh văn đạo, hoặc Bích chi 

Phật đạo; hoặc gặp được một người giáo hóa khiến tu mười thiện đạo, tinh tấn 

không giải đãi, khiến nhiếp thủ pháp thí và tài thí.  Đem công đức ấy chia xẻ cho 

chúng sinh, cùng hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác, không hồi 

hướng đến Thanh văn, Bích chi Phật.  Ấy là Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp 

thủ Thí ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Giới ba la 

mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật, từ khi mới phát tâm cho đén khi ngồi 

đạo tràng, tự mình không sát sinh, không dạy người sát, tán thán việc không sát 

sinh, hoan hỷ tán thán người không sát sinh; cho đến tự mình xa lìa tà kiến, dạy 

người khác xa lìa tà kiến, tán thán việc không tà kiến, hoan hỷ tán thán người 

không tà kiến.  Bồ Tát ấy trú trong Giới ba la mật, không cầu  phước báo ở cõi 

Dục, cõi Sắc, cõi Vô sắc; không cầu địa vị Thanh văn, Bích chi Phật.  Đem công 

đức  ấy  chia  xẻ  cho  chúng  sinh,  cùng  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác, không sinh ba tâm:  Không thấy người hồi hướng, không thấy pháp 

hồi  hướng,  không  thấy  chỗ  hồi  hướng.   Ấy  là  Bồ  Tát  trú  trong  Tấn  ba  la  mật 

nhiếp thủ Giới ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Nhẫn ba la 

mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật, từ khi mới phát tâm cho đến khi ngồi 

đạo tràng, ở khoảng trung gian ấy hoặc người, hoặc phi nhân đi đến cắt từng chi 

phần.  Bồ Tát nghĩ rằng:  Kẻ cắt ta là ai?  Kẻ xẻo ta là ai?  Kẻ cướp ta là ai?  Lại 

nghĩ rằng:  Ta dược thiện lợi lớn.  Ta vì chúng sinh nên thọ thân, chúng sinh lại 

tự đi đến nhận lấy.  Khi ấy Bồ Tát nhớ nghĩ một cách chơn chánh thật tướng các 

pháp.   Đem  công  đức  ấy  chia  xẻ  cho  chúng  sinh,  cùng  hồi  hướng  đến  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, không hồi hướng đến địa vị Thanh văn, Bích chi 

Phật.  Ấy là Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Nhẫn ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Thiền ba la 

mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật, lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác 

có quán; lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền; vào từ, bi, 

hỷ,  xả,  cho  đến  vào  Phi  hữu  tưởng.   Phi  vô  tưởng  xứ;  không  đem  thiền  vô 

lượng, định vô sắc ấy, lãnh thọ quả báo, mà sinh đến nơi làm lợi ích chúng sinh; 

đem sáu Ba la mật thành tựu chúng sinh; từ một cõi Phật đến một cõi Phật thân 

cận cúng dường chư Phật, gieo trồng căn lành.  Ấy là Bồ Tát trú trong Tấn ba la 

mật nhiếp thủ Thiền ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Bát nhã ba 

la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Tấn ba la mật, không thấy pháp Thí ba la mật, không 

thấy tướng Thí ba la mật, cho đến không thấy pháp Thiền ba la mật, không thấy 

tướng Thiền ba la  mật; bốn  niệm  xứ cho đến trí Nhất thiết chủng; cũng không 

thấy pháp, cũng không thấy tướng; không thấy pháp, phi pháp, phi phi pháp; đối 

với pháp không còn dính mắc.  Bồ Tát  ấy làm đúng  như nói.  Ấy là  Bồ Tát trú 

trong Tấn ba la mật nhiếp thủ Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Thiền ba 

la mật nhiếp thủ Thí ba la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật, lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác 

có quán; lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền; vào từ, bi, 

hỷ, xả cho đến vào Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ; ở trong Thiền ba la mật tâm 

không tán loạn, thực hành tài thí và pháp thí cho chúng sinh.  Tự thực hành hai 

thí,  dạy  người  khác  thực  hành  hai  thí,  tán  thán  pháp  hai  thí,  hoan  hỷ  tán  thán 

người  thực  hành  hai  thí.   Đem  công  đức  ấy  chia  xẻ  cho  chúng  sinh,  cùng  hồi 

hướng  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  không  hồi  hướng  đến  địa  vị 

Thanh văn, Bích chi Phật.  Ấy là Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Thí 

ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Giới ba la 

mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật không sinh tâm dâm dục, sân giận, 

ngu si; không sinh tâm não loạn người khác, chỉ tu tâm tương ưng với Nhất thiết 

trí.  Đem công đức  ấy chia  xẻ cho chúng sinh, cùng hồi hướng đến Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, không hồi hướng đến địa vị Thanh văn, Bích chi Phật. 

Ấy là Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Giới ba la mật. 

Bạch đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Nhẫn ba 

la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật, quán sắc như bọt nước; quán thọ 

như  bóng  nước;  quán  tưởng  như  sóng  nắng;  quán  hành  như  cây  chuối;  quán 

thức như huyễn; trong khi quán thấy năm uẩn không bền chắc, nghĩ rằng:    Kẻ 

cắt ta là ai?  Kẻ xẻo ta là ai?  Ai thọ?  Ai tưởng?   Ai hành?  Ai thức?  Ai máng? 

Ai chịu mắng?  Ai sinh sân hận?  Ấy là Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ 

Nhẫn ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Tấn ba la 

mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật, lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác 

có quán; lìa dục sinh hỷ lạc  vào sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền; từ các 

thiền và thiền chi ấy, chấp thủ tướng, sinh các thần thông như:  Đi trên nước, đi 

trên đất; vào đất như vào nước; có thiên nhĩ nghe hai thứ tiếng:  Tiếng trời, tiếng 

người, biết tâm kẻ khác hoặc thu nhiếp, hoặc tán loạn, cho đến tâm có thượng, 

tâm vô thượng; nhớ biết các đời trước; có thiên nhãn thanh tịnh hơn mắt người, 

thấy chúng sinh cho đến thọ quả báo như nghiệp đã tạo.  Bồ Tát trú trong năm 

thần thông ấy, từ một cõi Phật đi đến một cõi Phật, thân cận cúng dường chư 

Phật,  gieo  trồng  căn  lành,  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh,  nghiêm  tịnh  cõi 

Phật.  Đem công đức ấy chia xẻ cho chúng sinh cùng hồi hướng đến Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác.  Ấy là Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Tấn ba 

la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Thiền ba la mật nhiếp thủ Bát nhã 

ba la mật? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  trú  trong  Thiền  ba  la  mật  không  được  sắc,  không  được  thọ, 

tưởng, hành, thức; không được Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật; không 

được bốn niệm xứ cho đến trí Nhất thiết chủng; không được tính hữu vi, không 

được  tính  vô  vi.  Vì  không  được  nên  không  làm,  không  làm  nên  không  sinh, 

không sinh nên không diệt, vì sao?    Vì dù có Phật hay không có Phật thì như 

như, pháp tướng, pháp tính thường trú  ấy  vẫn chẳng sinh,  chẳng diệt; thường 

nhất tâm tu hành tương ưng với Nhất thiết trí.  Ấy là Bồ Tát trú trong Thiền ba la 

mật nhiếp thủ Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Bát nhã 

ba la mật nhiếp thủ Thí ba la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật, nội không, nội không chẳng thể có 

được, ngoại không, ngoại không chẳng thể có được; nội ngoại không, nội ngoại 

không chẳng thể có được; không không, không không chẳng thể có được, cho 

đến hết thảy pháp không, hết thảy pháp không chẳng thể có được.  Bồ Tát trú 

trong mười bốn không ấy không thấy tướng sắc hoặc không, hoặc chẳng không, 

không thấy tướng thọ, tưởng, hành, thức hoặc không, hoặc chẳng không; không 

thấy  tướng  bốn  niệm  xứ  hoặc  không,  hoặc  chẳng  không,  cho  đến  không  thấy 

tướng Vô thượng chánh đẳng chánh giác hoặc không, hoặc chẳng không; không 

thấy tính hữu vi, tính vô vi hoặc không, hoặc chẳng không.   Bồ Tát như vậy trú 

trong Bát nhã ba la mật, có bố thí gì, hoặc ăn uống, y phục, đồ nuôi sống, quán 

việc bố thí ấy là không, không những gì?  Là người bố thí, người nhận thí và vật 

bố thí không, không sinh tâm xan lẫn, vì sao?  Vì Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, 

từ khi mới phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, không có vọng tưởng phân biệt. 

Như chư Phật khi chứng được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, không có tâm 

lẫn  tiếc.   Bồ  Tát  cũng  như  vậy,  khi  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  có  tấm  lẫn 

tiếc, cái mà Bồ Tát tôn quý, là Bát nhã ba la mật.  Ấy là Bồ Tát trú trong Bát nhã 

ba la mật nhiếp thủ Thí ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Giới ba 

la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật không sinh tâm Thanh văn, Bích 

chi Phật, vì sao?   Vì Thanh văn, Bích chi Phật đối với Bồ Tát ấy không thể có 

được; tâm hướng đến Thanh  văn, Bích  chi Phật cũng không thể có được.   Bồ 

Tát ấy từ khi mới phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, ở khoảng trung gian ấy, 

tự mình không sát sinh, không dạy người sát sinh, tán thán việc không sát sinh, 

hoan  hỷ  tán  thán  người  không  sát  sinh,  cho  đến  tự  mình  không  tà  kiến,  dạy 

người không tà kiến, tán thán pháp không tà kiến, hoan hỷ tán thán người không 

tà kiến.  Việc trì giới ấy không có pháp khả thủ hoặc địa vị Thanh văn, hoặc Bích 

chi Phật, huống gì pháp khác!  Ấy là Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ 

Giới ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Nhẫn 

ba la mật? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  tùy  thuận  pháp  nhẫn  sinh,  nghĩ 

rằng:  Trong pháp ấy không có gì, hoặc khởi, hoặc diệt, hoặc sinh, hoặc tử, hoặc 

chịu lời mắng nhiếc, hoặc chịu lời nói dữ, hoặc cắt, hoặc xẻ, hoặc phá, hoặc trói, 

hoặc đánh, hoặc giết. Bồ Tát ấy từ khi mới phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, 

nếu chúng sinh đi  đến mắng nhiếc, nói  dữ; dùng dao gậy, ngói đá cắt,  xẻ  làm 

thương hại, tâm không lay động, nghĩ rằng:   Thật quái lạ, trong đó không có cái 

gì chịu mắng nhiếc, nói dữ, cắt xẻ, làm thương hại, mà chúng sinh vẫn chịu các 

khổ não.  Ấy là Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Nhẫn ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Tấn ba 

la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật, vì chúng sinh thuyết pháp, khiến tu 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật; dạy khiến tu bốn niệm xứ cho đến tám 

phần thánh đạo; dạy khiến được quả Tu đà hoàn cho đến đạo Bích chi Phật; dạy 

khiến  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  không  trú  trong  tính  hữu  vi, 

không trú trong tính vô vi.  Ấy là Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Tấn 

ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Thiền 

ba la mật? 

Phật  dạy:  Bồ  tát  trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật,  trừ  tam  muội  của  chư  Phật,  vào 

được  hết  thảy  tam  muội  khác,  hoặc  của  Thanh  văn,  hoặc  của  Bích  chi  Phật, 

hoặc của Bồ Tát; đều thực hành, đều vào được.    Bồ Tát ấy trú trong các tam 

muội thuận và nghịch, ra và vào tám bội xả.  Những gì là tám?  Bên trong có sắc 

tướng, bên ngoài quán sắc, đó là bội xả đầu; bên trong không có sắc tướng, bên 

ngoài quán sắc, là bội xả hai; bội xả thanh tịnh, tự thân tác chứng, là bội xả ba; 

qua khỏi hết thảy sắc tướng, diệt tướng có đối đãi, không nghĩ đến các tướng, 

vào vô lượng Hư không xứ, là bội xả bốn; qua khỏi Hư không xứ, vào vô biên 

thức xứ, là bội xả năm; qua khỏi Thức xứ, vào Vô sở hữu xứ, là bội xả sáu; qua 

khỏi Vô sở hữu xứ, vào Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, là bội xả bảy; qua khỏi 

Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, vào Diệt thọ tưởng xứ, là bội xả tám.  Đối với 

tám  bội  xả  ấy,  hoặc  thuận  hoặc  nghịch,  hoặc  ra  hoặc  vào  chín  thứ  đệ  định. 

Những gì là chín?  Lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác có quán, lìa dục, sinh 

hỷ lạc vào sơ thiền, cho đến qua khỏi Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, vào Diệt 

thọ tưởng định; ấy gọi là chín thứ lớp định,  hoặc thuận hoặc nghịch, ra vào.  Bồ 

Tát ấy nương tám bội xả, chín thứ lớp định, vào pháp tam muội Sư tử phấn tấn. 

Thế nào gọi là tam muội Sư tử phấn tấn?  Đó là Bồ Tát lìa dục, lìa pháp ác bất 

thiện,  có  giác  có  quán,  lìa  dục  sinh  hỷ  lạc  vào  sơ  thiền,  cho  đến  vào  Diệt  thọ 

tưởng  định;  từ  Diệt  thọ  tưởng  định  khởi  lên,  trở  lại  vào  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô 

tưởng  xứ;  từ  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng  xứ  khởi  lên,  trở  lại  vào  cho  đến  sơ 

thiền.  Ấy là Bồ Tát nương pháp tam muội Sư tử phấn tấn, vào tam muội Siêu 

Việt.  Thế nào là tam muội Siêu việt?  Đó là Bồ Tát lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, 

có giác có quán, lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền; từ sơ thiền khởi dậy, vào cho 

đến  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng  xứ;  từ  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng  xứ  khởi 

dậy, vào Diệt thọ tưởng định; tử Diệt thọ tưởng định khởi dậy, trở vào sơ thiền; 

từ sơ thiền khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ tưởng định khởi dậy, 

vào nhị thiền; từ nhị thiền khởi dậy vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ tưởng 

định khởi dậy, vào tam thiền; từ tam thiền khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ 

Diệt  thọ  tưởng  định  khởi  dậy,  vào  tứ  thiền;  từ  tứ  thiền  khởi  dấy,  vào  Diệt  thọ 

tưởng định; từ Diệt thọ tưởng định khởi dậy, vào Không xứ; từ Không xứ khởi 

dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ tưởng định khởi dậy, vào Thức xứ; từ 

Thức xứ khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ tưởng định khởi dậy, vào 

Vô sở hữu xứ; từ Vô sở hữu xứ khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ 

tưởng định khởi dậy vào phi hữu tướng Phi vô tưởng xứ; từ Phi hữu tưởng Phi 

vô tưởng xứ khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ tưởng định khởi dậy 

vào trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy, vào Diệt thọ tưởng định; từ Diệt thọ 

tưởng định khởi dậy trở lại vào trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy vào Phi 

hữu tưởng Phi vô tưởng xứ; từ Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ khởi dậy trở lại 

trú trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy vào Vô sở hữu xứ; từ Vô sở hữu xứ 

khởi dậy trú trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy, vào Thức xứ; từ Thức xứ 

khởi dậy trú trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy, vào Không xứ; từ Không 

xứ khởi dậy trú trong tán tâm, từ trong tán tâm khởi dậy, vào đệ tứ thiền; từ trong 

đệ  tứ  thiền  khởi  dậy  trú  trong  tán  tâm;  từ  trong  tán  tâm  khởi  dậy,  vào  đệ  tam 

thiền; từ trong đệ tam thiền khởi dậy trú trong tán tâm; từ trong tán tâm khởi dậy, 

vào đệ nhị thiền; từ trong đệ nhị thiền khởi dậy trú trong tán tâm; từ trong tán tâm 

khởi dậy, vào sơ thiền; từ trong sơ thiền khởi dậy trú trong tán tâm.   Bồ Tát ấy 

trú trong tam muội Siêu việt được thật tướng các pháp.  Ấy là Bồ Tát trú trong 

Bát nhã ba la mật nhiếp thủ Thiền ba la mật. 

Luận.  Hỏi:  Có sao chỉ một Ba la mật làm chủ? 

Đáp:  Nhân duyên tu hành có thứ lớp phải vậy.  Bồ tát có hai hạng:  Tại gia và 

xuất gia.  Bồ Tát tại gia nhờ có phước đức nên giàu lớn, nhân giàu lớn nên cầu 

Phật đạo, tu các Ba la mật.  Trước tiên nên tu bố thí, vì sao?  Vì đã có tài vật, lại 

biết tội phước, lại có tâm từ bi đối với chúng sinh nên trước tiên tu hạnh bố thí 

rồi, theo thứ lớp nhân duyên tu các Ba la mật khác.  Bồ Tát xuất gia vì không có 

tài vật, theo thứ lớp nên tu trì giới, nhẫn nhục, thiền định, vì thích nghi nên gọi 

làm chủ.  Trừ tài thí, các Ba la mật khác, người xuất gia nên thực hành.  Bồ Tát 

lấy Nhẫn Ba la mật làm chủ, nguyện rằng:  Nếu có người đến cắt xẻo thân thể 

tôi,  không  nên  sinh  tâm  giận.   Nay  tôi  tu  đạo  Bồ  Tát,  nên  nhiếp  thủ  các  Ba  la 

mật.   Trong  các  Ba  la  mật,  bố  thí  đứng  đầu.   Trong  việc  bố  thí,  vật  quí  trọng, 

thương  tiếc  nhất  không  gì  qua  thân  thể,  mà  có  thể  đem  thí  cho  người,  không 

tiếc, không giận.  Như vậy, đầy đủ Nhẫn nhục Ba la mật nhiếp thủ bố thí.  Bồ Tát 

trú trong nhẫn nhục, bố thí cho chúng sinh cơm áo, đồ vật, lại bị người nhân thí 

mắng ngược lại, đánh đập Bồ Tát, muốn phá sự nhẫn nhục trong khi bố thí.  Bồ 

Tát nghĩ rằng:  Ta không nên vì cái thân hư dối mà phá hủy đạo Ba la mật.   Ta 

nên bố thí, không nên sinh tâm ác, không vì một chút ác nhỏ mà thối mất.  Bồ 

Tát ấy trong khi mạng sắp hết càng tăng thêm tâm bố thí.  Nếu khi mạng chung, 

nhờ có sức hai Ba la mật kia, nên liền sinh vào chỗ tốt, tiếp tục bố thí. 

Nhiếp thủ Giới Ba la mật là: 

Hỏi:  Trong khi nhẫn nhục, không làm ác tức là giới, cớ gì còn nói trú trong nhẫn 

nhục nhiếp thủ Giới Ba la mật, mà nên trú giới để nhiếp thủ nhẫn thì đúng hơn? 

Đáp:  Trong đây nói về tướng chứ không nói về thứ lớp phát sinh.  Tuy hòa hợp 

mà mỗi tướng có khác nhau.  Nếu theo thứ lớp thời phải trước giới sau nhẫn. 

Giới là không cướp mạng người, nhẫn là không tiếc mạng mình; thế nên trong 

nhẫn nhục riêng nói tướng giới. 

*Lại nữa, nhẫn là tự thu nhiếp tâm mình, không khởi lên sân hận; còn trì giới có 

hai:   Một  là  không  não  hại  chúng  sinh;  hai  là  tự  mình  làm,  vì  là  cội  gốc  sinh  ra 

thiền định.  Có vị Bồ Tát tu nhẫn nhục mà chưa thọ trì giới pháp, chỉ do sợ tội 

nên  nhẫn  nhục,  chưa  thể  vì  thương  xót  chúng  sinh.   Người  ấy  hoặc  theo  thầy 

nghe, hoặc tự suy nghĩ:  Trì giới là nhân duyên của Phật đạo, không nhiễu hại 

chúng  sinh.   Ta  nay  đã  có  thể  nhẫn  nhục,  thì  tu  trì  giới  là  việc  dễ;  ấy  là  nhẫn 

nhục có thể nhiếp thủ Giới Ba la mật. 

*Lại  nữa,  nhẫn  nhục  là  tâm  số  pháp;  trì  giới  là  sắc  pháp:   Trì  giới  là  tâm  sinh, 

miệng nói để thọ trì, còn nhẫn nhục thì chỉ là tâm sinh, chẳng phải thọ trì. 

*Lại nữa, thân và miệng thanh tịnh gọi là trì giới; ý thanh tịnh gọi là nhẫn nhục. 

Hỏi:  Thiền và Trí Ba la mật cũng là tâm thanh tịnh, cớ gì chỉ nói nhẫn nhục? 

Đáp:  Thiền và trí sức lớn cho nên không nói.  Trong khi trì giới, tâm chưa được 

thanh  tịnh,  cần  phải  có  nhẫn  nhục  để  giữ  tâm.   Trong  kinh  này  tự  nói  nhân 

duyên:  Có Bồ Tát có công đức và trí tuệ lợi căn lớn, đối trước Phật hiện tại phát 

tâm tu các Ba la mật, thế nên đời đời tăng trưởng cho đến khi được Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác không bị đọa ác xứ.  Vị Bồ Tát ấy từ khi mới phát tâm 

cho đến khi ngồi đạo tràng không sinh tâm giận, cướp mạng chúng sinh, cũng 

không  đắm  Nhị  thừa.   Đó  là  công  đức  của  hai  Ba  la  mật,  lìa  ba  thứ  tâm,  hồi 

hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Ba tâm ấy là:  Không có người, 

không có pháp, không có chỗ hồi hướng, không có tâm chấp ngã, tâm điên đảo. 

Nhiếp  thủ  Tấn  Ba  la  mật  là:   Hoặc  tự  mình  chứa  nhóm  công  đức,  hoặc  vì  độ 

chúng sinh mà phát tâm không giải đãi, cho đến thành tựu mọi việc; nếu có nhân 

duyên chướng đạo, tâm không nghi, không thối, kham chịu mọi khổ, không lấy 

việc khổ nhọc lâu ngày làm khó.  Như trong kinh nói:  Bồ Tát ấy cho đến đi qua 

ngàn  vạn  do  tuần,  nếu  không  gặp  được  một  người  để  dạy  tiến  vào  thật  pháp 

được Niết bàn, khi ấy tâm cũng không sầu; nếu gặp dạy khiến trì ngũ giới, bấy 

giờ tâm hoan hỷ, không nghĩ rằng:  Ta vượt qua vô lượng quốc độ ấy mà chỉ gặp 

được  một  người  này,  nên  cho  là  sầu  khổ,  vì  sao?   Vì  tướng  một  người  tức  là 

tướng hết thảy người, tướng hết thảy người là tướng một người, vì tướng các 

pháp không hai. 

Nhiếp thủ Thiền Ba la mật là:  Bồ Tát ấy nhờ sức nhẫn nhục nên tâm được điều 

hòa nhu nhuyến; tâm điều hòa nhu nhuyến nên dễ được thiền định; ở trong thiền 

định được tâm tâm số pháp thanh tịnh và từ, bi, hỷ, xả; đều đem tâm không chấp 

trước hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Nhiếp thủ Bát nhã ba la mật là:  Bồ Tát trú trong chúng sinh nhẫn, nhẫn mọi điều 

ác của chúng sinh đưa đến, tu đại từ bi; vì thế nên được phước đức lớn.   Được 

phước đức lớn tâm nhu nhuyến nên dễ được pháp nhẫn, nghĩa là hết thảy pháp 

rốt ráo vô sinh.  Trú trong pháp nhẫn ấy quán hết thảy pháp tướng không, tướng 

lìa, tướng vô tận tịch diệt như tướng Niết bàn; bấy giờ trở lại tăng trưởng chúng 

sinh nhẫn, ở trong rốt ráo không như vậy, thì ai là người mắng, ai là người có 

hại?  Khi ấy nhiếp thủ hai nhẫn, không thấy ba việc là pháp nhẫn, người nhẫn và 

chỗ  nhẫn.   Vì  không  hý  luận  hết  thảy  pháp  như  vậy,  nên  có  thể  thấy  hết  thảy 

pháp  tướng  không,  tịch  diệt  như  Niết  bàn.   Vì  bản  nguyện  cầu  Phật  đạo  nên 

không đắm vào pháp rốt ráo không ấy, cho đến khi chưa ngồi đạo tràng không 

thủ  chứng  Niết  bàn.     Khi  đã  ngồi  đạo  tràng,  nhiếp  thủ  Phật  pháp,  được  Phật 

đạo, chuyển Pháp luân tùy ý làm lợi ích chúng sinh.  Những việc như vậy đều do 

sức Bát nhã ba la mật. 

Trú trong Tấn Ba la mật nhiếp thủ Thí Ba la mật là:  Bồ Tát ban đầu dùng cửa 

tinh tấn để vào trong các Ba la mật, siêng tu năm Ba la mật, thân tâm tinh tấn 

không ngừng nghỉ, không đổi khác.  Ở trong tinh tấn ấy không sợ khổ địa ngục A 

tỳ, huống gì khổ khác?  Bồ Tát cũng biết hết thảy pháp rốt ráo không, từ rốt ráo 

không khởi xuất, vì tâm từ bi nên trở lại làm các thiện nghiệp mà không chứng 

Niết bàn; ấy là sức tinh tấn.  Bồ Tát ở trong tinh tấn nên nghĩ rằng:  Ta lâu xa 

chắc  sẽ  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  không  thể  không  được. 

Người ấy đi qua một do tuần, cho đến trăm ngàn do tuần, dùng tài và pháp thí 

cho chúng sinh.  Cho đến đi qua trăm, ngàn, vạn, ức quốc độ, giả sử không gặp 

được một người dễ dạy khiến vào ba thừa, tâm Bồ Tát củng không hối, không 

nghi, không nghĩ rằng:  Ta trải qua bấy nhiêu Phật độ mà không gặp được một 

người  khả  độ,  thời  làm  sao  độ  hết  thảy  người?   Trải  qua  trăm,  ngàn  quốc  độ, 

hoặc  gặp  được  một  người  dạy  khiến  tu  mười  thiện,  không  trúng  vào  ba  thừa, 

không vì một người không ngộ được thật tướng mà ôm lòng khinh thường, hối 

hận.     Lại  nghĩ  rằng:   Ta  nay  khiến  người  đó  tu  mười  thiện  đạo,  dần  dần  đem 

đạo lý ba thừa để độ thoát cho họ.  Dạy tu mười thiện rồi lại đem tài và pháp bố 

thí đầy đủ cho chúng sinh, rồi đem công đức ấy hồi hướng đến Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác.  Thân tâm tinh tấn trải qua vô số quốc độ vì chúng sinh thuyết 

pháp. 

Hỏi:  Tất cả việc bố thí đều do tinh tấn, cớ gì chỉ nói tài và pháp thí do tinh tấn 

phát sinh? 

Đáp:  Tuy tất cả việc bố thí đều do tinh tấn phát sinh, nhưng nghĩa đây nói do 

sức tinh tấn phát sinh nhiều hơn.  Như kinh này nói:  Trải qua trăm, ngàn quốc 

độ, đem hai việc bố thí đầy đủ cho chúng sinh. 

Trú trong Tấn Ba la mật nhiếp thủ Giới Ba la mật là:  Bồ Tát tu đủ mười thiện đạo 

gọi là Giới  Ba la mật, hoặc từ nhẫn nhục v.v...... phát sinh.   Nếu Bồ Tát từ khi 

mới phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, bỏ mười bất thiện đạo, tu bốn mươi 

thiện đạo không ngừng nghỉ; ấy gọi là Tinh tấn Ba la mật.  Có người chỉ một thứ 

thiện đạo không thể tu được, huống gì tu cả bốn thứ thiện đạo, cũng do Tinh tấn 

Ba  la  mật  nên  không  sinh  vào  ba  cõi,  không  thọ  quả  Nhị  thừa.   Chúng  sinh  vì 

tâm phiền não giải đãi nên sinh vào ba cõi, vì nhàm chán sinh tử nên bỏ Phật 

đạo, cầu chứng Tiểu thừa, đó đều là tướng giải đãi.  Thế nên nói Bồ Tát không 

tham ba cõi, không cầu chứng Nhị thừa. 

Trú trong Tấn Ba la mật nhiếp thủ Nhẫn Ba la mật là: Bồ Tát từ khi mới phát tâm 

cho đến khi ngồi đạo tràng, hoặc người hoặc phi nhân đi đến cắt xẻo thân thể 

mang  đi.   Bấy  giờ  Bồ  Tát  phá  tâm  điên  đảo  chấp  ngã,  vì  thiện  nghiệp  rốt  ráo 

không, nên nghĩ rằng:  Trong đây không có người cắt xẻo, việc ấy đều là phàm 

phu hư dối trông thấy; ta được lợi lớn.  Khi ta biết thật tướng các pháp, có thể 

vào Niết bàn, nhưng vì thương xót chúng sinh nên thọ thân; chúng sinh tự đi đến 

mang đi, ta không nên tiếc.  Bấy giờ thân nhập thật tướng các pháp, trong thật 

tướng ấy không có định tướng; chúng sinh tự sinh sợ hãi, đem công đức ấy chia 

xẻ  cho  chúng  sinh,  cùng  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác. 

Trong đây hoặc có người mắng nhiếc, đánh hại đều có thể nhẫn được; ấy gọi là 

nhẫn; hoan hỷ không thoái chuyển, ấy gọi là tinh tấn.  Hai pháp ấy hoặc từ tinh 

tấn sinh nhẫn nhục, hoặc từ nhẫn nhục sinh tinh tấn.    Đây nói từ tinh tấn sinh 

nhẫn nhục. 

Trú trong Tấn Ba la mật nhiếp thủ Thiền Ba la mật là:  Có người tự nhiên được 

thiền định, như trong thời kỳ kiếp tận. Hoặc có người khi thối chuyển được, khi 

sinh ra được, hoặc sinh ở thượng địa đến hạ địa được; tuy được thiền định như 

vậy không từ tinh tấn sinh.   Có người nhân đại bố thí mà phá  năm triền cái là 

tham  dục  v.v...  liền  được  thiền  định.   Hoặc  có  người  trì  giới  thanh  tịnh,  tu  tập 

nhẫn nhục, nhân có tâm nhàm chán liền được thiền định.  Hoặc có người do sức 

trí  tuệ  lớn,  biết  cõi  Dục  vô  thường  hư  dối,  bất  tịnh,  liền  được  thiền  định;  thiền 

định tuy cũng hư dối nhưng vẫn hơn ở cõi Dục. Tuy có tinh tấn như vậy, lại nhân 

nơi  pháp  khác  được  thiền  định,  nên  không  gọi  là  từ  tinh  tấn  sinh.   Có  người 

không nhân nơi năm pháp làm chủ, chỉ ngày đêm tinh tấn, kinh hành, tọa thiền, 

thường  tranh  đấu  với  tâm,  do  năm  lực,  tín,  tấn,  niệm,  định,  tuệ  chế  ngự  dến 

cùng năm triền cái; nếu tâm dong ruỗi liền thu nhiếp trở lại, như chiến đấu với 

giặc, cho đến đổ mồ hôi.  Những người được thiền định như vậy là từ tinh tấn 

sinh.  Hoặc có Bồ Tát độn căn, vì tội cũ che lấp mà đắm sâu cái vui thế tục, dong 

ruỗi khó chế phục; người như vậy phải gia sức tinh tấn mới có thể được định. 

Thí như người có phước đức, an cư vô sự mà phước lộc tự đến; người phước 

mỏng  siêng  năng  công  việc,  tranh  đấu  nhiều  mới  được.   Người  có  phước  tự 

nhiên được, gọi là phước đức tự đi đến; do siêng năng tranh đấu mới có được 

gọi  là  do  tinh  tấn  mà  được.   Như  vậy,  mọi  nơi  tuy  có  tinh  tấn  nhưng  theo  nơi 

nhiều mà gọi tên. 

Trú trong Tấn Ba la mật nhiếp thủ Bát nhã ba la mật là:  Bồ Tát do sức tinh tấn 

nên được Thiền Ba la mật; được Thiền Ba la mật nên phát sinh thần thông.  Do 

hai việc ấy dùng sức thần thông đi khắp mười phương, công đức chưa đầy đủ 

muốn làm cho đầy đủ; lại muốn giáo hóa chúng sinh.  Trừ trí tuệ sinh ra từ bốn 

Ba la mật, các trí tuệ khác phần nhiều từ tinh tấn sinh, nên lấy tinh tấn làm chủ 

dể nhiếp thủ trí tuệ.  Bát nhã ba la mật có hai:  Một là quán thật tướng các pháp, 

trong đó không thấy tướng pháp, không thấy tướng phi pháp; hai là tu hành đúng 

như nói.  Người có tâm giải đãi không thể làm hai việc, nhờ có sức tinh tấn mới 

làm hai việc đầy đủ. 

Trú trong Thiền Ba la mật làm chủ nhiếp thủ năm Ba la mật là:  Bồ Tát trú trong 

Thiền Ba la mật tâm điều hòa nhu nhuyến, không lay động, có thể quán sát thật 

tướng các pháp; thí như trong nhà kín đốt đèn, ánh sáng tỏa chiếu; ấy gọi là ở 

trong Thiền Ba la mật phát sinh trí tuệ.  Bấy giờ không não hại chúng sinh, lại gia 

tâm thương  xót; ấy  gọi là trì giới thanh tịnh  và nhẫn  nhục.   Do sức thần thông 

biến hóa tài vật bố thí đầy đủ, lại khiến người biến hóa ấy nói pháp.  Lại, Bồ Tát 

từ thiền khởi dậy, do tâm thanh tịnh nhu nhuyến vì chúng sinh thuyết pháp; ấy 

gọi là bố thí.  Nhân sức thiền dịnh phát khởi thần thông, đi khắp mười phương 

dẫn đạo lợi ích tất cả mà không giải đãi; ấy gọi là tinh tấn.  Lại, nhân thiền định 

làm cho bốn Ba la mật được tăng ích; ấy gọi là từ thiền định sinh tinh tấn.  Các 

nghĩa khác như trong kinh này đã nói rộng. 

Trú trong Bát nhã ba la mật làm chủ nhiếp thủ năm Ba la mật là, như trong kinh 

này Phật tự nói rộng. 

Hỏi:  Tuy Phật nói rộng, mà trong ấy còn có người không hiểu, nên nay sẽ hỏi:   

Trong mười tám không, cớ gì chẳng nói bốn không cuối cùng? 

Đáp:   Cái  không  thứ  mười  bốn  là  Nhất  thiết  pháp  không.   Nói  nhất  thiết  tức  là 

trùm khắp tất cả pháp, thế nên không nói. 

Hỏi:  Nếu như vậy, chỉ nên nói mười bốn, cớ gì lại có mười tám không? 

Đáp:  Trong kia phân biệt tất cả pháp tướng không, tất cả không đều tổng nhiếp 

vào  mười  tám  không.   Trong  này  vì  hành  giả  mà  nói.   Hành  giả  hoặc  tu  một 

không, hai không, cho đến mười bốn không, tùy theo chỗ chấp trước nhiều hay 

ít.   Có  người  chấp  trước  tà  kiến  sâu  nặng,  thời  dùng  bốn  không  còn  lại,  vì  cớ 

sao?  Vì hữu pháp, vô pháp v.v... là tà kiến ngoại đạo.  Bồ Tát tu từ bi tâm nhu 

nhuyến nên không sinh tà kiến chấp có, chấp không như vậy.  Lại nữa, Bồ Tát 

lấy mười bốn không huân tập tâm, nên ở trong có và không rõ ràng không sai 

lầm.  Thế nên không nói bốn không cuối cùng. 

Hỏi:  Cớ sao nói Bồ Tát giống như Phật, không có tâm tham trước; câu nói ấy có 

nghĩa gì? 

Đáp:   Phật dứt các phiền não tập khí, không còn sinh khởi, còn Bồ Tát do sức 

Bát nhã chế phục, làm cho không khởi.  Nay muốn tán thán sức Bát nhã, nên tuy 

kiết sử chưa dứt mà sức Bát nhã nơi Bồ Tát cùng với Phật đã dứt kiết sử không 

khác, để khiến người ta biết quý sức Bát nhã mà phát tâm nghĩ rằng, trong đây 

không có pháp hoặc sinh, hoặc diệt, hoặc chịu sự mắng nhiếc, cắt xẻ. 

Hỏi:  Đây tức là vô sinh nhẫn, cớ sao lại nói là nhu thuận nhẫn? 

Đáp:   Trong  đây  nói  cốt  phá  giả  danh  chúng  sinh,  do  năm  uẩn  hòa  hợp,  chứ 

không thể phá pháp.  Thế nên kinh nói:  Không có kẻ sinh, diệt; không có ai chịu 

mắng  nhiếc.   Lại,  người  ấy  phá  ngã,  tuy  quán  pháp  không  mà  chưa  thể  thâm 

nhập, nên vẫn còn ưa đắm pháp.  Như được vô sinh pháp nhẫn mà vẫn có tâm 

từ  bi  thương  xót  chúng  sinh;  ở  trong  nhu  thuận  nhẫn  cũng  có  niệm  về  pháp 

không.   Trong hai pháp ấy:  Một là ở nơi chúng sinh không thể có được nên gọi 

là chúng sinh nhẫn; hai là ở nơi pháp không thể có được nên gọi là pháp nhẫn. 

Pháp  nhẫn,  không  trở  ngại  chúng  sinh  nhẫn;  chúng  sinh  nhẫn,  không  trở  ngại 

pháp nhẫn, chỉ có sâu cạn khác nhau. 

Hỏi:  Tam muội Siêu việt không được siêu hai bậc, lại không từ tán tâm mà vào 

Diệt tận định, cớ gì trong đây nói như vậy? 

Đáp:   Pháp  Đại,  Tiểu  thừa  khác  nhau:   Không  siêu  hai  bậc  là  trong  pháp  Tiểu 

thừa nói.  Còn Bồ Tát có vô lượng phước đức và trí tuệ, thâm nhập thiền định 

nên có thể tùy ý siêu việt.  Như lực sĩ người nhảy không quá vài trượng, nếu lực 

sĩ  trời  nhảy  không  kể  gần  xa.   Lại,  trong  A  tỳ  đàm  đều  vì  hàng  phàm  phu  và 

Thanh  văn mà nói;  Bồ Tát thời không  vậy.  Do lực trí tuệ  vào tam muội Sư tử 

phấn tấn, có thể tự tại đối với các pháp; do lực Bát nhã có thể tùy ý thuyết pháp 

tự tại, thích ứng với chúng sinh.  Lại, có Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật nhiều, biết 

thật tướng các pháp an trú bất động, hết thảy thế gian trời, người không thể cật 

nạn làm khuynh động được.  Nếu được tài vật bố thí hai hạng, hoặc là thí cho 

Phật,  hoặc  thí  cho  chúng  sinh,  vì  chúng  sinh  không  nên  tâm  kia  bình  đẳng, 

không quý trọng chư Phật, không khinh dễ chúng sinh. Nếu thí cho người nghèo 

mà khinh dễ nên phước ít, nếu thí cho Phật, mà vì đắm trước nên phước không 

đầy đủ.  Nếu đem vàng bạc, vật báu và cỏ cây để bố thí, vì pháp không nên cũng 

bình đẳng không khác.  Dứt các vọng tường phân biệt các pháp một hoặc khác, 

vào  pháp  môn  không  hai  mà  bố  thí;  ấy  gọi  là  tài  thí.   Pháp  thí  cũng  như  vậy, 

không  tham  quý  người  có  trí  biết  thọ  pháp  thí,  không  khinh  chê  người  vô  trí 

không biết pháp, vì sao?  Vì Phật pháp vô lượng, không thể nói, không thể nghĩ 

bàn.   Như  nói  pháp  bố  thí  thiển  cận,  và  nói  mười  hai  nhân  duyên  không,  vô 

tướng, vô tác; không, vô tướng, vô tác là pháp thậm thâm, bình đẳng, không sai 

khác, vì sao?  Vì pháp ấy đều vào trong tịch diệt, không hý luận.  Như vậy là từ 

Bát nhã sinh bố thí. 

*Lại  nữa,  Bồ  Tát  ấy  đem  công  đức  tùy  hỷ  đối  với  ba  thứ  tu  hành  của  mười 

phương chư Phật và đệ từ, đều chia xẻ cho chúng sinh, cùng hồi hướng đến Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác.  Do lực trí tuệ nên không có việc gì không thí và 

chia xẻ phước đức cho chúng sinh.  Lại, có Bồ Tát trong khi bố thí sinh các tâm 

tốt, nhổ sạch cội gốc xan tham mà thực hành bố thí.  Đem tâm từ bố thí nên dứt 

sân giận.  Thấy người  lãnh thọ được  vui thì hoan hỷ,  nên dứt tâm  tật đố.  Lấy 

tâm cung kính ma bố thí nên phá tâm nghi và vô minh.  Không nghĩ rằng người 

cho và người lãnh thọ có tướng nhất định, nên phá tà kiến chấp có, chấp không. 

Xem người lãnh thọ như Phật, xem vật bố thí như tướng Vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác,  xem  thân  mình  từ  xưa  lại  đây  rốt  ráo  không;  nếu  như  vậy  bố  thí 

không  hư  dối  thời  được  thẳng  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Các 

tướng như vậy gọi là từ Bát nhã ba la mật sinh Bố thí Ba la mật. 

*Lại nữa, Bồ Tát thâm nhập Bát nhã ba la mật thanh tịnh, nên chẳng phải không 

có chúng sinh mà có thể thọ trì mười thiện giới.   Vì muốn phá tâm điên đảo sát 

sinh nên có giới không sát sinh, chứ không phải trong thật tướng có giới đó. 

*Lại nữa, có người giữ giới không sát sinh đối với chúng sinh ở trong một trăm 

do tuần; có người giữ giới không sát sinh đối với chúng sinh trong một cõi Diêm 

Phù  Đề;  như  vậy  là  giữ  giới  đối  với  chúng  sinh  có  hạn  lượng.   Hoặc  giữ  giới 

trong một ngày, hoặc giữ năm giới, mười giới; như vậy là giữ giới có hạn lượng. 

Bồ Tát tu Bát nhã, giữ giới đối với chúng sinh trong vô lượng quốc độ không vì 

một đời hay hai đời.  Như:  Như như, hư không, pháp tính, thật tế, vì tướng rốt 

ráo không, nên không chấp thủ giới tướng, không ghét phá giới, không trước trì 

giới.   Ấy là từ Bát nhã ba la mật phát sinh giới đầy đủ, không có phân biệt. 

Nhẫn có hai thứ:  Một là chúng sinh nhẫn; hai là pháp nhẫn.  Bồ Tát thâm nhập 

Bát nhã ba la mật nên được pháp nhẫn.   Có thể tin thọ vô lượng Phật pháp, tâm 

không  có  phân  biệt  thị,  phi;  tướng  như  vậy  gọi  là  từ  trong  Bát  nhã  sinh  nhẫn 

nhục. 

Lại có Bồ Tát do siêng năng đầy đủ năm Ba la mật nên tu Bát nhã ba la mật. 

Được thật tướng các háp, dứt ba nghiệp, thân không tạo tác, miệng không nói 

năng, tâm không niệm tưởng; như người trong mộng thấy mình chìm trong biển 

cả, cử động tay chân mong qua khỏi; đến khi thức dậy, tâm mộng liền dứt; ấy là 

từ trong Bát nhã ba la mật phát sinh sức tinh tấn.  Như trong kinh Trì Tâm nói:  

Ta có được sức tinh tấn nên ở chỗ Phật Nhiên Đăng được thọ ký. 

Phật  dạy:   Lìa  trí  tuệ  thời  không  có  thiền  định,  phải  nhờ  sức  trí  tuệ  mới  được 

thiền định; thế  nên từ trí tuệ sinh thiền định.  Như Phật nói trong kinh  Bích chi 

Phật:  Có một quốc vương thấy hai con trâu đục vì dâm dục nên đấu nhau chết. 

Vua tự giác ngộ rằng:  Ta do tài sác nên chinh phát các nước khác thời có khác 

gì đây?  Liền lìa bỏ năm dục, được thiền định, thành Bích Chi Phật.  Bồ Tát cũng 

như vậy. Do ít nhiều nhàm chán nam dục, trù lượng cái vui năm dục với cái vui 

thiền định, thật cách xa nhau.  Ta há có thể vì chút ít cái vui năm dục mà bỏ mất 

cái vui thiền định sao?  Cái vui thiền định là cái vui phước đức thanh tịnh, tràn 

khắp  thân  tâm.   Như  vậy,  từ  trí  tuệ  phân  biệt  phát  sinh  thiền  định.  Nghĩa  chữ 

thiền định như trong kinh đã nói. 

*Lại nữa, Bồ Tát từ trong vô lượng kiếp, vì Phật đạo nên gieo trồng căn lành, lìa 

năm dục nên đối với các thiền định được tự tại, thâm nhập Như như, pháp tính, 

thật tế.  Do sức tinh tấn, phương tiện, từ bi nên ra khỏi pháp thậm thâm, trở lại tu 

các công đức.  Người ấy đã thắng phục tâm mình, trong một niệm co thể tu sáu 

Ba la mật.  Nghĩa là Bồ Tát trong khi bố thí đúng như pháp xả bỏ tài vật; ấy là 

Thí  Ba  la  mật.   An  trú   trong  mười  thiện  đạo  mà  bố  thí,  không  hướng  đến  Nhị 

thừa; ấy là Giới Ba la mật.  Nếu có các phiền não xan tham v.v... và ma dân đi 

đến, không thể làm động tâm; ấy gọi là Nhẫn Ba la mật.  Trong khi bố thí, thân 

tâm tinh tấn không ngừng nghỉ; ấy gọi là Tấn Ba la mật.  Nhiếp tâm vào việc bố 

thí, không tán loạn, không nghi, không hối, hướng thẳng đến Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác; ấy gọi là Thiền Ba la mật.  Trong khi bố thí, người cho, người 

thọ nhận và tài vật đều không thể có được; không như những người tà kiến chấp 

thủ tướng, vọng thấy có tướng nhất định; như chư Phật, hiền thánh xem tướng 

tài vật, tướng người nhận, người cho và tướng chỗ hồi hướng, khi pháp thí cũng 

như vậy; ấy gọi là Bát nhã Ba la mật.  Bồ Tát thọ đủ các giới, thiện tâm khởi lên, 

chánh ngữ, chánh nghiệp ba thứ luật nghi:  Giới luật nghi, thiền định luật nghi và 

vô lậu luật nghi; ở trong giới ấy bố thí sự không sợ cho chúng sinh; ấy gọi là Thí 

Ba la mật.  Các phiền não dâm dục, sân giận muốn làm phá giới, đều có thể chế 

phục, có thể nhẫn nhịn. 

*Lại  nữa,  bị  người  đến  mắng  nhiếc,  đánh  hại,  vì  sợ  phá  giới  nên  nhẫn  nhịn 

không  đáp  trả.   Lại,  gặp  sự  đói  khát,  lạnh  nóng,  các  khổ  bức  bách,  vì  giữ  giới 

nên đều có thể nhẫn chịu; ấy gọi là Nhẫn Ba la mật. Phân biệt các giới tướng 

nặng,  nhẹ,  có  tàn  dư,  hoặc  không  tàn  dư,  nhân  duyên  gốc,  ngọn;  hoặc  ngăn 

không cho làm, đó là tâm tinh tấn; hành trì đúng như giới pháp, có phạm thời hạ 

ý sám trừ; ấy gọi là thân tinh tấn.  Do tinh tấn trì giới ấy, nên không cầu làm vua 

trời, vua người, cho đến không chứng Niết bàn Tiểu thừa, mà chỉ vì giới là trú xứ 

của Bồ Tát đạo, do trì giới có thể tu tập cả nam Ba la mật; ấy gọi là Tinh tấn Ba 

la mật.  Bồ Tát nếu trì giới thanh tịnh thời không lìa thiền định, vì sao?  Vì trì giới 

thanh tịnh thời phá các phiền não, tâm được điều hòa, chế phục; thí như tuổi già 

cướp hết sức trẻ, chết đến dễ tan hoại.  Hành giả vì không được thiền định nên 

niệm tưởng năm dục, sinh năm triền cái, xâm hại việc trì giới.  Thế nên, vì trì giới 

được kiên cố cầu các vui thiền định.  Thiền định là thu nhiếp tâm tâm số pháp 

hòa  hợp  một  nơi  gọi  là  thiền  định.     Hành  giả  trừ  được  nghiệp  thân,  miệng  ác 

phá giới, tiếp trừ ba ác giác quán, vậy sau trừ ba giác quán vi tế; nghĩa là giác 

quán về quốc độ, về bà con và về bất tử.  Trừ được như vậy rồi, liền được thiền 

định, ấy gọi là Thiền Ba la mật.  Trong khi trì giới, biết giới có thể phát sinh quả 

báo công đức đời này, đời sau như vậy; ấy gọi là trí tuệ. 

*Lại nữa, giới, trì giới, người phá giới, ba việc đó đều không thể có được; ấy gọi 

là trí tuệ.  Người có ba hạng:  Người hạng dưới phá giới, người hạng giữ chấp 

trước  giới,  người  hạng  trên  không  chấp  trước  giới.   Bồ  Tát  suy  nghĩ:   Nếu  ta 

ghét phá giới và người phá giới; ưa giới và người giữ giới mà sinh tâm ưa, ghét 

thời trở lại chịu tội nghiệp.  Thí như voi tắm xong rở lại lấy bùn đất bôi lên mình, 

do vậy không nên sinh tâm yêu, ghét. 

*Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  đều  thuộc  nhân  duyên,  không  được  tự  tại.  Các   thiện 

pháp đều nhân ác pháp sinh; nếu nhân ác pháp sinh làm sao chấp trước được? 

Ác  pháp  nhân  thiện  pháp  sinh  làm  sao  ghét  bỏ  được?   Suy  nghĩ  như  vậy,  đi 

thẳng vào thật tướng các pháp, quán việc trì giới và phá giới từ nhân duyên sinh 

nên không được tự tại; không được tự tại nên rốt ráo không; rốt ráo không nên 

không chấp trước; ấy gọi là Bát nhã ba la mật.  Bồ Tát trong khi tu nhẫn nhục, 

nghĩ  rằng:   Nếu  chúng  sinh  đi  đến  cắt  xẻ  thân  ta,  ta  liền  bố  thí,  không  để  cho 

chúng sinh mắc tội trộm cướp. Hoặc khi tu nhẫn nhục, nhân nhẫn nhục thuyết 

pháp, dùng mỗi mỗi nhân duyên phân biệt thế gian, Niết bàn, khiến cho chúng 

sinh  trú  trong  sáu  Ba  la  mật,  được  chúng  sinh  nhẫn.   Lấy  thân  bố  thí  gọi  là  tài 

thí.   Được  pháp  nhẫn,  thâm  nhập  các  pháp,  vì  chúng  sinh  thuyết  giảng,  ấy  là 

pháp thí.  Hai thí ấy  từ hai  nhẫn sinh, gọi là Thí Ba la mật.  Bồ Tát khi tu nhẫn 

nhục  còn  không  tiếc  thân  mạng,  huống  gì  não  hại  chúng  sinh  để  mắc  tội  phá 

giới!  Thế nên, nhân nhẫn mà trì giới; thương xót chúng sinh, muốn độ thoát cho 

họ.  Trì giới là trú xứ an lập hết thảy thiện pháp; ấy gọi Giới Ba la mật.  Bồ Tát ở 

trong nhẫn  nhục, thân tâm siêng tu  bốn Ba la  mật;  ấy gọi là tinh  ấn.    Ở trong 

nhẫn nhục tâm, điều hòa nhu nhuyến, không đắm trước năm dục, nhiếp tâm một 

nơi; Ta đối với chúng sinh có thể nhẫn nhục như đất, ấy gọi là Thiền Ba la mật. 

Bồ Tát biết quả báo của nhẫn nhục là  được thân tướng hảo  trang nghiêm. Bồ 

Tát  tu  nhẫn,  hay  chướng  ngại  các  phiền  não,  hay  nhẫn  chịu  sự  xấu  ác  của 

chúng  sinh,  hay  nhẫn  chịu  các  pháp  thâm  diệu,  về  sau  được  thật  tướng  các 

pháp; khi ấy thân tâm hành giả được  vô sinh pháp nhẫn, tức là Bát nhã ba la 

mật. 

Bồ tát trú trong tinh tấn sinh các Ba la mật là, tinh tấn là căn bản của hết thảy 

điều lành; lìa tinh tấn thời không có được thiện pháp.  Nhưng chỉ do sức tinh tấn 

nhiều mà phát sinh năm Ba la mật, nên gọi là tinh tấn sinh.  Bồ Tát thường tu ba 

cách bố thí chưa từng lìa bỏ; ấy gọi là Thí Ba la mật.   Bồ Tát có chánh nghiệp 

về thân, miệng, hướng thẳng đến Phật đạo, không tham Nhị thừa; ấy gọi là Giới 

Ba la mật.  Siêng tu tinh tấn, có người đi đến hủy hoại Bồ Tát đạo, Bồ Tát có thể 

nhẫn chịu không lay động; ấy gọi là Nhẫn Ba la mật.  Bồ Tát tuy tu các pháp, tâm 

không tán loạn, nhất tâm niệm tưởng Nhất thiết trí; ấy gọi là Thiền Ba la mật. 

Có hai cách tinh tấn:  Một là dộng tướng, tức thân tâm siêng tu; hai là dứt hết hý 

luận, nên thân tâm bất động.  Bồ Tát tuy siêng tu động tinh tấn, cũng không lìa 

bất động tinh tấn, bất động tinh tấn không  lìa Bát nhã ba la mật. Bồ Tát do sức 

thiền định mà tâm từ bi, nên bố thí sức không sợ cho chúng sinh.  Hoặc do sức 

thiền định nên biến làm ra bảo vật như núi tu di, làm đầy đủ cho tất cả; mưa các 

hương hoa cúng dường chư Phật và bố thí cho chúng sinh nghèo cùng áo chăn, 

ăn uống.   Hoặc vào trong thiền định vì mười phương chúng sinh thuyết pháp; ấy 

gọi là Thí Ba la mật.  Trong đây tùy theo thiền định mà hành thiện nghiệp thân, 

thiện nghiệp miệng; lìa tâm Thanh văn, Bích chi Phật; ấy gọi là Giới Ba la mật. 

Bồ Tát vào thiền định, được cái vui thanh tịnh, nhu nhuyến, có thể không đắm 

thiền định.  Nhờ sức thiền định nên thâm nhập các pháp không, hay nhẫn chịu 

pháp ấy, tâm không nghi hối; ấy gọi là Nhẫn Ba la mật.  Bồ Tát khi nhẫn nhục, 

muốn sinh khởi các tam muội như tam muội Siêu việt, tam muội Sư tử phấn tấn 

v.v... và vô lượng tam muội khác không ngừng nghỉ; ấy gọi là Tinh tấn Ba la mật. 

Nhờ sức thiền định, tâm thanh tịnh không lay động, có thể vào thật tướng các 

pháp, thật tướng các pháp tức là Bát nhã ba la mật.  Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật, 

hay  quán  ba  tướng  bố  thí  như  vô  lượng,  diệt  các  hý  luận  về  chẳng  phải  có, 

chẳng phải không; ấy gọi là Thí Ba la mật trong vô lượng, vô tận Bát nhã.  Thân 

và  khẩu  nghiệp  hành  theo  Bát  nhã,  vì  được  Bát  nhã,  nên  có  thể  trì  giới  thanh 

tịnh,  bền  chắc;  ấy  gọi  là  Giới  Ba  la  mật.   Trú  trong  Bát  nhã,  chúng  sinh  nhẫn, 

pháp nhẫn càng thanh tịnh sâu xa, ấy gọi là Nhẫn Ba la mật.  Tu Bát nhã thân 

tâm của Bồ Tát được thanh tịnh, được bất động tinh tấn, xem động tinh tấn như 

huyễn, như mộng; vì được bất động tinh tấn nên không vào Niết bàn; ây gọi là 

Tinh tấn Ba la mật. Bồ Tát tu tu vô ngại Bát nhã ấy, nên tuy thường vào thiền 

định, nhưng vì được sức Bát nhã ba la mật nên không ra khỏi thiền định mà vẫn 

có thể độ thoát chúng sinh; ấy gọi là Thiền Ba la mật. 

Như vậy, Bồ Tát nhờ trí tuệ lanh lợi, ở trong một tâm, trong một lúc có thể đầy đủ 

sáu Ba la mật. 

(Hết cuốn 81 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 82  

Giải thích:  Phẩm Phương Tiện Thứ 69 

(Kinh 

Ma 

Ha 

Bát 

Nhã 

ghi:  

Phẩm 

Đại 

Phương 

Tiện) 

(Kinh Đại Bát Nhã hội hai ghi:  Phẩm Xảo Tiện thứ 68)    

Kinh:  Bấy giờ Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát ấy từ 

khi  phát  tâm  trở  lại  đây  thời  gian  bao  lâu  mà  thành  tựu  lực  phương  tiện 

như vậy?  

Phật dạy:  Tu bồ đề, Bồ Tát ấy thành tựu lực phương tiện, từ khi phát tâm trở lại 

đây trải qua vô lượng vô số kiếp. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát ấy cúng dường bao nhiêu đức Phật 

mà thành tựu lực phương tiện như vậy? 

Phật dạy:  Bồ Tát ấy thành tựu lực phương tiện từng cúng dường hằng hà sa số 

Phật. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  được  lực  phương  tiện 

như vậy, trồng những căn lành gì? 

Phật dạy:  Bồ Tát thành tựu lực Phật như vậy, là do từ khi phát tâm trở lại đây, 

đầy đủ Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  thành  tựu  lực  phương 

tiện như vậy rất nhiều. 

Phật  dạy:   Như  vậy,  như  vậy,  Bồ  Tát  thành  tựu  lực  phương  tiện  như  vậy  rất 

nhiều;  thí như mặt trời mặt trăng chiếu khắp bốn châu thiên hạ, làm lợi ích rất 

nhiều,  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy,  chiếu  năm  Ba  la  mật,  làm  lợi  ích  rất 

nhiều. Tu Bồ Đề, thí như Chuyển luân Thánh vương; nếu không có xe báu thời 

không  được  gọi  là  Chuyển  luân  Thánh  vương;;  năm  Ba  la  mật  cũng  như  vậy, 

nếu lìa Bát nhã ba la mật thời không được gọi danh từ Ba la mật, không lìa Bát 

nhã ba la mật nên được gọi danh từ Ba la mật.  Thí dụ như người phụ nữ không 

chồng, dễ bị xâm lăng; năm Ba la mật cũng như vậy, xa lìa Bát nhã ba la mật dễ 

bị ma hoặc ma trời  phá hoại.  Thí như người phụ nữ có chồng khó có thể xâm 

lăng;  năm Ba la mật cũng như vậy, có được Bát nhã ba la mật, ma hoặc ma trời 

không thể phá hoại.  Thí như tướng quân đầy đủ áo giáp, binh trượng, các nước 

lân cận, cường địch không thể phá hoại; năm Ba la mật cũng như vậy, không xa 

lìa Bát nhã ba la mật nên ma hoặc ma trời, hoặc người tăng thượng mạn, cho 

đến  Bồ  Tát  Chiên  đà  la  không  thể  phá  hoại.   Thí  như  vua  nước  nhỏ  theo  thời 

triều cống Chuyển luân Thánh vương; năm Ba la mật cũng như vậy, thuận theo 

Bát nhã ba la mật.  Thí như trăm sông muôn dòng đều chảy vào sông Hằng rồi 

vào biển cả; năm Ba la mật cũng như vậy, được Bát nhã ba la mật thủ hộ nên 

tùy thuận đến Nhất thiết trí.  Thí như cánh tay phải của người, làm việc tiện lợi, 

Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy;  cánh  tay  trái  của  người,  làm  việc  không  tiện, 

năm Ba la mật cũng như vậy.  Thí như muôn dòng sông hoặc lớn hoặc nhỏ đều 

vào biển cả hợp làm một vị, năm Ba la mật cũng như vậy, được Bát nhã ba la 

mật thủ hộ, theo Bát nhã ba la mật vào Nhất thiết trí, được gọi là Ba la mật.  Thí 

như bốn binh chủng của Chuyển luân Thánh vương, xe báu dẫn đường, ý vua 

muốn ngừng thời xe ngừng ngay, làm cho bốn binh chủng được mãn nguyện, xe 

báu cũng không rời chỗ cũ; Bát nhã ba la mật cũng như vậy, dẫn đường năm Ba 

la mật đến Nhất thiết trí thường ở trong đó, không vượt quá chỗ cũ.  Thí như bốn 

binh  chủng  của  Chuyển  luân  Thánh  Vương,  xe  báu  dẫn  đường,  Bát  nhã  ba  la 

mật cung như vậy, dẫn đường năm Ba la mật đến an trú Nhất thiết trí.  Bát nhã 

ba la mật cũng không phân biệt:  Thí Ba la mật tỳ theo tập, Giới Ba la mật cho 

đên Thiền Ba la mật không tùy theo ta.  Thí Ba la mật cũng không phân biệt:  Ta 

tùy theo Bát nhã ba la mật, còn Giới Ba la mật cho đến Thiền Ba la mật ta không 

tùy theo.  Giới Ba la mật cho đến Thiền Ba la mật cũng như vậy, vì sao?  Vì tính 

của các Ba la mật không có năng tác, tự tính không, hư dối, như sóng nắng. 

Bấy giờ, Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp tự 

tính  không,  làm  sao  Bồ  Tát  tu  sáu  Ba  la  mật  sẽ  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác? 

Phật dạy:  Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi tu sáu Ba la mật nghĩ rằng, tâm thế gian 

đều điên đảo, ta nếu không tập sức phương tiện thời không thể độ thoát chúng 

sinh khỏi vòng sinh tử; ta sẽ vì chúng sinh nên thực hành Thí Ba la mật cho đến 

Bát nhã ba la mật.  Bồ Tát ấy vì chúng sinh nên xả bỏ tài vật trong ngoài, khi xả 

bỏ nghĩ rằng, ta không xả bỏ gì, vi sao?  Vì tài vật ấy chắc chắn sẽ hư hoại.  Bồ 

Tát suy nghĩ như vậy nên có thể đầy đủ Thí Ba la mật.   Vì chúng sinh nên trọn 

không phá giới,  vì sao?  Vì Bồ Tát nghĩ rằng, ta  vì chúng sinh mà phát tâm Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, nếu sát sinh là điều  không nên, cho đến ta vì 

chúng sinh mà phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, nếu sinh tà kiến thời 

hoặc  tham  trước  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  địa  là  điều  không  nên.   Bồ  Tát  suy 

nghĩ như vậy là có thể đầy đủ Giới Ba la mật.   Bồ Tát vì chúng sinh nên không 

sân giận, cho đến giận trong giây lát.  Bồ Tát suy nghĩ như vầy:  Ta nên làm lợi 

ích chúng sinh, cớ sao khởi tâm sân giận?  Như vậy, có thể đầy đủ Nhẫn Ba la 

mật. Bồ Tát vì chúng sinh nên cho đến khi được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác thường không sinh tâm giải đãi;  tu như  vậy có thể đầy đủ Tinh tấn Ba la 

mật.  Bồ Tát vì chúng sinh nên cho đến khi được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác không sinh tâm tán loạn; tu như vậy có thể đầy đủ Thiền Ba la mật.  Bồ Tát 

vì  chúng  sinh  nên  cho  đến  khi  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  trọn 

không lìa trí tuệ, vì sao?  Vì trừ trí tuệ ra không thể xó pháp gì độ thoát chúng 

sinh được.  Tu như vậy có thể đầy đủ Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu các Ba la mật không sai biệt 

nhau thời làm sao Bát nhã ba la mật là đệ nhất, tối thượng, vi diệu đối với năm 

Ba la mật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Như  vậy, như  vậy, các  Ba la mật tuy không  có sai khác, 

nếu không có Bát nhã ba la mật thời năm Ba la mật không được gọi là Ba la mật, 

nhân nơi Bát nhã ba la mật mà năm Ba la mật kia được gọi là Ba la mật.  Thí 

như các loài chim đủ màu sắc đến ở bên núi Tu di đều đồng thành một sắc; năm 

Ba la mật cũng như vậy, nhân nơi Bát nhã ba la mật đạt đến trong Nhất thiết trí 

thành một loại không khác, không phân biệt đây là Thí Ba la mật, đây là Giới Ba 

la mật cho đến đây là Bát nhã ba la mật, vì sao?  Vì các Ba la mật không có tự 

tính, vì do nhân duyên nên các Ba la mật không có sai khác. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Nếu  theo  thật  nghĩa  không  có 

phân biệt, làm sao Bát nhã ba la mật lại là tối thượng vi diệu đối với năm Ba la 

mật? 

Phật dạy:  Như vậy, như vậy, Tu Bồ Đề, tuy theo thật nghĩa không có phân biệt, 

chỉ theo pháp thế tục nên nói Thí Ba la mật, Giới Ba la mật, cho đến Bát nhã ba 

la mật.  Vì muốn độ chúng sinh khỏi vòng sinh tử, mà chúng sinh ấy thật chẳng 

sinh chẳng tử, chẳng khởi chẳng thoái lui.  Này Tu Bồ Đề, vì chúng sinh không 

có  gì  của  chính  nó,  vậy  nên  biết  hết  thảy  pháp  không  có  gì  của  chính  nó.   Do 

nhân  duyên  ấy  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  tối  thượng,  tối  diệu  đối  với  năm  Ba  la 

mật.   Thí như trong chúng người  nữ của cõi Diêm phù đề,  ngọc nữ báu là đệ 

nhất, tối thượng, tối diệu; Bát nhã ba la mật cũng vậy, là đệ nhất, tối thượng, tối 

diệu đối với năm Ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, vì ý gì mà Phật nói Bát nhã ba la 

mật là tối thượng, tối diệu? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Vì  Bát  nhã  ba  la  mật  đưa  hết  thảy  thiện  pháp  đến  trong 

Nhất thiết trí, trú chỗ không trú. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật có thật pháp 

khả thủ khả xả chăng? 

Phật  dạy:   Không.   Bát  nhã  ba  la  mật  không  có  thật  pháp  khả  thủ,  khả  xả,  vì 

sao?  Vì hết thảy pháp không thủ không xả. 

Bạch Đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật không thủ, không xả pháp gì? 

Phật dạy:  Bát nhã ba la mật không thủ, không xả sắc; không thủ, không xả thọ, 

tưởng, hành, thức cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao không thủ sắc cho đến không thủ Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác? 

Phật dạy:  Nếu Bồ Tát không nghĩ đến sắc cho đến không nghĩ đến Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, ấy gọi là không thủ sắc cho đến không thủ Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác. 

Tu  Bồ  Đề  thưa:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  không  nghĩ  đến  sắc  cho  đến  không 

nghĩ đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác, làm sao được tăng ích thiện căn? 

Thiện căn không tăng ích thời làm sao đầy đủ các Ba la mật?  Nếu không đầy đủ 

các Ba la mật thời làm sao được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Nếu Bồ Tát không nghĩ đến sắc cho đến không nghĩ đến Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, khi ấy thiện căn được tăng ích; thiện căn tăng 

ích nên đầy đủ các Ba la mật; các Ba la mật đầy đủ nên được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, vì sao?  Vì khi không nghĩ đến sắc cho đến không nghĩ đến Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, liền được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Bạch Đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì nên trong khi không nghĩ đến sắc cho đến 

không nghĩ đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác liền được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác? 

Phật dạy:  Vì nghĩ đến thời đắm trước cõi Dục, cõi Sắc, cõi Vô sắc; không nghĩ 

đến  thời  không  đắm  trước.   Như  vậy,  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  tu  Bát  nhã  ba  la  mật 

không nên đắm trước gì. 

Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật như vậy nên trú vào chỗ nào? 

Phật dạy:  Bồ Tát tu như vậy không trú nơi sắc cho đến không trú nơi trí Nhất 

thiết chủng. 

Bạch Đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì nên vậy không trú nơi sắc cho đến không 

trú nơi trí Nhất thiết chủng? 

Không chấp trước nên không trú, vì sao?  Vì Bồ Tát ấy không thấy có pháp có 

thể chấp trước, có thể thủ; như vậy, Bồ Tát do không trú, không trước pháp tu 

Bát nhã ba la mật. 

Này Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát nghĩ rằng, nếu hành được như vậy, tu được như vậy 

là tu Bát nhã ba la mật.  Ta nay hành Bát nhã ba la mật, tu Bát nhã ba la mật; 

nếu chấp thủ tướng như vậy thời xa lìa Bát nhã ba la mật; nếu xa lìa Bát nhã ba 

la mật thời xa lìa Thí Ba la mật cho đến xa lìa trí Nhất thiết chủng, vì sao?  Vì Bát 

nhã ba la mật không có chỗ trú trước, cũng không có người trú trước, vì tự tính 

không.  Bồ Tát nếu còn chấp thủ tướng thời thoái thất đối với Bát nhã ba la mật; 

nếu  thoái  thất  Bát  nhã  ba  la  mật  thời  thoái  thất  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác, không được Phật thọ ký.  Bồ Tát lại nghĩ rằng:  Trú nơi Bát nhã ba la mật 

có thể phát sinh Thí Ba la mật cho đến tâm đại bi. Nếu nghĩ như vậy thời mất Bát 

nhã ba la mật, mất Bát nhã ba la mật thời không thê phát sinh Thí Ba la mật cho 

đến  tâm  đại  bi.   Bồ  Tát  nếu  lại  nghĩ  ràng:   Chư  Phật  biết  các  pháp  không  có 

tướng lãnh thọ nên được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ Tát nếu diễn 

thuyết,  khai  thị,  dạy  bảo  như  vậy  thời  mất  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  sao?   Vì  chư 

Phật đối với các pháp không có sở tri, không có sở đắc, cũng không có pháp khả 

thuyết, huống gì sẽ có sở đắc, thời không có lẽ đó. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật làm 

sao không có lỗi lầm ấy? 

Phật dạy:  Nếu Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật nghĩa rằng:  các pháp không có gì 

của chính nó, không thể chấp thủ thời không có sở đắc.  Nếu làm được như vậy 

là tu Bát nhã ba la mật.  Nếu Bồ Tát đắm trước nơi pháp không có gì của chính 

nó thời xa lìa Bát nhã ba la mật, vì sao?  Vì trong Bát nhã ba la mật không có 

pháp chấp trước. 

Mất 16 trang từ 49 đến 64 

la mật?  Năm Ba la mật tuy chưa vào Bát nhã thời có sai khác, khi đã vào Bát 

nhã thời không có sai khác?  Như các vật có màu sắc khác nhau, nhưng khi đến 

núi Tu di thời cùng biến thành một màu; không được nói màu của các vật đều 

đồng, cớ sao chỉ gọi riêng núi Tu di là lớn?  Thí ba la mật ... cũng như vậy, tuy 

không có sai khác, nhưng đều vì sức Bát nhã nhên không được nói, cớ sao chỉ 

xưng  Bát  nhã  là  lớn?   Tu  Bồ  Đề  tuy  mong  được  Phật  giải  thích  mà  còn  chưa 

hiểu  rõ,  lại  đem  việc  khác  để  hỏi  Phật:   Nếu  ở  trong  thật  nghĩa  không  có  sai 

khác, thời làm sao Bát nhã  lại tối thượng đối với năm Ba la mật?  Trước kia nói 

chưa được Thánh đạo không, nay nói được Thánh đạo không, thế nên nói là đệ 

nhất  thật  nghĩa.     Thánh  đạo  đệ  nhất  thật  nghĩa  là  rất  đáng  tin,  trong  ấy  cũng 

không có sai khác.  Phật hứa khả nói rằng:  Như vậy, như vậy, Ta phân biệt ói 

sáu Ba la mật đều là vì thế tục mà nói, vì sao?  Đối người đời không thể chỉ vì họ 

nói thật tướng các pháp.  Họ nghe rồi mê muội nên sinh nghi hối.  Do thế, lấy đệ 

nhất nghĩa làm tâm và dùng ngôn ngữ thế tục để nói; vì vậy phân biệt các Ba la 

mật giáo hóa chúng sinh.  Chúng sinh thật không có pháp, đều là không, không 

sinh, không diệt, không thoái không khởi; sắc cũng như vậy.  Thế nên Bát nhã 

ba la mật tuy không mà có thể chỉ bày những việc như vậy; thí như ngọc nữ báu 

là đệ nhất tối thượng, tối diệu giữa chúng nữ nhân. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Phật có ý gì mà thường nói Bát nhã tối thượng, khi 

nghe Tu Bồ Đề mỗi mỗi nói Bát nhã và năm Ba la mật không có sai khác, Phật 

cũng hứa khả rồi lại nói Bát nhã là tối thượng? 

Phật dạy:  Bát nhã thủ hộ hết thảy thiện pháp đưa đến trú trong Nhất thiết trí. 

Hết  thảy  pháp  tuy  không,  nếu  không  có  Bát  nhã  thời  hết  thảy  thiện  pháp  đều 

không  thể  đát  đến  Nhất  thiết  trí.   Thiện  pháp  là  năm  Ba  la  mật,  ba  mươi  bảy 

phẩm trợ đạo, đại từ đại bi, các pháp của Bồ Tát... 

Hỏi:  Nếu tu các pháp lành cũng có thể đến Nhất thiết trí, cớ gì chỉ nói nhờ Bát 

nhã mới được đến. 

Đáp:   Tuy  các  thiệp  pháp  hòa  hợp  lại  có  thể  phá  phiền  não,  được  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác, mà Bát nhã đối với trong ấy có công sức lớn; thí như đại 

quân  đánh  địch  mà  chủ  tướng  được  công  danh.     Lại  có  người  nói:   các  thiện 

pháp không có được Bát nhã thời không đến được Nhất thiết trí.  Bát nhã không 

có  được  các  thiện  pháp  thời  chỉ  có  thể  đến  Nhất  thiết  trí.   Như  Kinh  nói:     Ở 

nước  Phật  Sư  tử  Lôi  âm  có  cây  báu  trang  nghiêm,  thường  tuôn  ra  vô  lượng 

pháp âm  noi  về  hết  thảy pháp rốt ráo không, không sinh không diệt; nhan dân 

nước  ấy  sinh  ra  liền  nghe  pháp  âm  ấy,  nên  không  khởi  tâm  ác,  được  vô  sinh 

pháp nhẫn.  Người như vậy thời đâu có các công đức bố thí, trì giới...?  Cũng có 

người cuồng, người say theo Phật theo Tứ đế tức thời được đạo?  Những người 

không có trí tuệ tu các pháp khác như vậy cũng đắc đạo, không có lẽ ấy. 

Tu Bồ Đề hỏi Phật:  Bát nhã rốt ráo không, không lấy pháp thánh, không bỏ pháp 

phàm phu, cớ sao Phật nói Bát nhã ấy có thể đưa đến trú trong Nhất thiết trí? 

Phật hứa khả lời ấy và nói:  Như vậy, như vậy, Bát nhã ấy không lấy, không bỏ; 

tuy nói lấy Nhất thiết trí, nhưng vì không chấp thủ pháp nên lấy; nghĩa trú cũng 

như  vậy.   Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:   Hết  thảy  pháp  không  có  tướng 

chấp thủ.  Hết thảy pháp là sắc cho đến Bồ đè; pháp ấy hư dối, từ nhân duyên 

sinh, không có tự tính cho nên không lấy; không lấy nên không bỏ, do không có 

ức niệm thủ tướng. 

Tu Bồ Đề thưa:  Nếu không ức niệm sắc, làm sao tăng trưởng căn lành?  Căn 

lành không tăng trưởng, làm sao được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật đáp:  Nếu Bồ tát diệt được ức niệm đối với hết thảy pháp, tức là không, vô 

tướng, vô tác giải thoát; giải thoát tức là thật tướng các pháp.  Tuy có căn lành 

mà vì tâm chấp thủ tướng điên đảo nên không tăng trưởng; thí như gieo lúa, lúa 

mạ tuy tốt, song vì cỏ rác nhiều nên không thể tăng trưởng.  Trong đây nói nhân 

duyên:  Vì chúng sinh ức niệm nên sinh vào chỗ thiện, bất thiện trong ba cõi; nếu 

không có ức niệm thời không đắm trước; không đắm trước thời không sinh.  Tu 

Bồ  Đề  theo  Phật,  theo  Phật  nghe  xong,  suy  nghĩ,  trù  lượng  pháp  ấy  rốt  ráo 

không, không có gì của chính nó; nếu hành pháp ấy cũng có thể không có được 

gì, không có chỗ trú, vì sao?  Vì nhân quả giống nhau; thế nen hỏi Phật:  Bồ Tát 

nghĩ rằng tu Bát nhã trú chỗ nào, được cái gí?  Phật đáp:   Không trú trong hết 

thảy pháp cho đến trong không trú cũng không trú; không thủ tướng nên không 

đắm trước; không đắm trước nên không trú. Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  

Bồ Tát không thấy  pháp có  thể chấp trước, có thể trú; không thấy  người chấp 

trước, người trú.  Trong đây vì pháp khó phá nên chỉ nói không chấp trước pháp, 

không trú pháp, mà không nói người trú, người chấp trước. 

Này Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát trú nơi chúng sinh không, pháp không ấy nghĩ rằng:  

Ta  tu  được  như  vậy  là  lỗi,  là  lìa,  vì  sao?   Vì  Bát  nhã  ba  la  mật  là  không  chấp 

trước tướng, mà Bồ Tát ấy đem tâm chấp ngã, bên ngoài trước không, bên trong 

trước ngã, không như thật tu Bát nhã, nên nói xa lìa Bát nhã, vì sao?  Vì Bát nhã 

ba la mật là không trước tướng, vì tự tính không có vậy.  Ở trên, vì chấp không 

nên  mất,  nay  vì  phá  không  nên  được  Bát  nhã,  nhưng  lại  chấp  trước  Bát  nhã 

không có tự tịnh, nên lỗi; vì lỗi nên không được thọ ký.  Nếu nghĩ rằng, trú trong 

Bát nhã có thể sinh Thí Ba la mật... cũng lại như vậy. 

Hỏi:  Nhân duyên cả hai đều bị lỗi như trên nói, có thể được; còn đây cớ gì bị 

lỗi? 

Đáp:  Cả hai đều bị lỗi trên vì chấp trước không, chấp trước vô tự tính, lại không 

thể  tu  Thí  Ba  la  mật...  mà  sinh  tà  kiến,  nên  nghĩ  rằng:   Nếu  pháp  hoàn  toàn 

không  thì  tu  hành  cái  gì?     Người  ấy  vì  chẳng  chấp  trước  không,  chẳng  chấp 

trước vô tính nên tu hành Thí Ba la mật... nghĩ rằng:  Có thể không chấp trước 

không, không chấp trước vô tính mà tu công đức ấy, ấy là chơn đạo, cũng là bị 

lỗi, vì tâm kia còn có chỗ hy vọng.  Nếu mất Bát nhã thời không thể tu Thí Ba la 

mật cho đến tâm đại bi, vì sao?   Vì Vô thượng chánh đẳng chánh giác là pháp 

chơn thật:  Bát nhã ba la mật tương tợ pháp ấy, các thiện pháp bố thí... không 

tương  tợ,  vì  còn  chấp  thủ  tướng.   Nếu  Bồ  Tát  tự  ức  tưởng  phân  biệt  hết  thảy 

pháp tướng không thể chấp thủ, thời chư Phật biết người ấy đã được Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác.  Tướng không chấp thủ là rốt ráo không, không thể chấp 

thủ, vì các tướng diệt, cũng vì khai thị, diễn nói cho người khác nên mất Bát nhã. 

Người  ấy  vì  tâm  cầu  không,  nên  lỗi;  cầu  vô  tính  cũng  lỗi:   Ta  là  người  phàm 

phu sinh tử, các phiền não chưa sạch, làm sao đạt được?  Chỉ theo lời Phật dạy, 

tự  mình  không  phân  biệt  mà  định  tâm,  vì  người  khác  nói,  không  chấp  thủ  hết 

thảy tướng là thật pháp.  Mỗi mỗi nhân duyên đem việc ấy khai thị, giáo hóa, ấy 

cũng là lỗi, vì sao?  Vì chư Phật đối với các pháp không có sở đắc, nghĩa không 

có gì chấp thủ cũng như  vậy.  Pháp không thể thủ tướng, cho đến danh từ giả 

còn không thể nói, huống gì pháp có sở đắc?  Các pháp tướng tịch diệt, không 

có hý luận, hết thảy đường ngôn ngữ dứt bặt. 

Tu Bồ Đề nghĩ rằng:  Nếu "không" có lỗi thời trong "không không" cũng có lỗi? 

Trong pháp không chấp thủ cũng có lỗi, nhưng không thể không có đạo?  Nên 

nay hỏi Phật:  làm sao tu hành không có lỗi lầm ấy? 

Phật đáp:  Nếu Bồ  Tát biết các pháp rốt ráo không, không  có gì của chính nó, 

không thể chấp thủ, pháp ấy không thể biết được; tu hành như vậy thời không 

lỗi.  Bồ Tát nếu chấp trước rốt ráo không, chấp trước vô tính, chấp trước đạo tu 

hành; Phật nói cả ba đều có lỗi.  Bồ Tát nghe xong thời bỏ tâm chấp trước, nay 

còn chấp trước sở hành của Phật, chưa bỏ:  Như sở hành của Phật chắc chắn là 

chơn  đạo,  ta  chỉ  theo  Phật  tu  hành,  hết  thảy  pháp  không  có  gì  của  chính  nó, 

không chấp thủ tướng.  Thế nên là lỗi.  Nay có thể như pháp sở đắc trong tâm 

Phật, pháp tướng như vậy Phật cũng không có tâm sở đắc, vì không có sở đắc 

nên không tham quý Phật, không khinh hèn kẻ khác.  Tâm kia bình đẳng đối với 

hết thảy chúng sinh. 

Đây lại hỏi:  Bát nhã thanh tịnh như vậy, không có lỗi lầm, lìa tự tướng, không 

chấp trước; không lìa tự tướng tức có chấp trước.  Nếu lìa tự tướng, làm sao có 

thể tu hành. 

Phật đáp:  Nếu Bồ Tát đối với các pháp chẳng sinh, ấy gọi là tu Bát nhã.  Bồ Tát 

ấy không nói sắc hoặc thường hoặc vô thường;  không nói là sắc, sắc của ai là 

sắc, phá sắc, sắc của ai, phá người.   Sắc cho đến Nhất thiết chủng cũng như 

vậy.  Nếu pháp rốt ráo không, như vậy truy tìm không thể được; ấy là không thể 

sinh, vì cớ sao?  Vì pháp có tự tính không thể sinh pháp có tự tính; pháp không 

có tự tính không thể sinh pháp không có tự tính.   Phá các điên đảo được nghị 

luận chơn thật như vậy là đều do sức Bát nhã ba la mật; các Ba la mật khác đi 

theo; thí như Chuyển luân Thánh vương đến đâu, bốn binh chủng theo nấy.  Do 

phước của Thánh vương nên bốn binh  chủng đều có thể bay; do sức Bát nhã 

nên các pháp đều là thật tính, đồng đến Phật đạo. 

*Lại nữa, thí như khéo điều khiển xe bốn ngựa không đi sai đường.  Ngựa tuy có 

sức kéo xe, nếu không có người điều khiển thời không thể đến được.  Bố thí... 

tuy có công đức quả báo, nêu không có Bát nhã điều khiển thời không thể đến 

Phật đạo.  Mỗi mỗi thí dụ như  vậy, năm Ba la mật vào trong Bát nhã ba la mật, 

tuy không có sai biệt nhưng vì việc ấy mà Bát nhã là tối tôn tối diệu. 

Tu Bồ Đề nghe Phật mỗi mỗi nhân duyên nói Bát nhã tối đại, lại nghe nói không 

tu hành là tu hành Bát nhã, thế nên hỏi Phật:  Thế nào là Bồ Tát đạo, thế nào 

chẳng phải Bồ Tát đạo?  Phật đáp:  Nhị thừa chẳng phải Bồ Tát đạo, tuy có kẻ 

phàm phu và các phiền não, chẳng phải Bồ Tát đạo, vì thô nên không nói; còn 

hàng Nhĩ thừa đồng tu hành Không, đồng cầu Niết bàn nên nói là chẳng phải Bồ 

Tát đạo.  Việc thô, người ta không nghi; việc tế người ta nghi.  Nhất thiết trí là Bồ 

Tát đạo, ấy là trong nhân nói quả.    Tu Bồ Đề hoan hỷ tán thán Bát nhã rằng:  

Bát nhã ba la mật vì việc lớn nên sinh khởi, như trong Kinh nói rộng, cho đến vì 

các pháp thường trú. 

Tu Bồ Đề gạn hỏi:  Nếu Bát nhã không sinh không diệt, thời làm sao tu bố thí, trì 

giới...? 

Phật đáp:  Vì Bát nhã không sinh không diệt tức là rốt ráo không; vì rốt ráo không 

nên không trở ngại tu sáu Ba la mật.  Bồ Tát nghe mỗi mỗi nhân duyên tán thán 

Nhất thiết trí; vì Nhất thiết trí nên tu bố thí; vì độ chúng sinh nên hồi hướng đến 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Công đức của sáu Ba la mật ấy an lập trong 

thật tướng các pháp mà hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Như 

vậy,  Bồ  Tát  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật  và  các  công  đức  từ  bi,  không  điên  đảo,  có 

thiện căn chính hạnh. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Bồ Tát nên làm sao tập hành sáu Ba la mật? 

Phật đáp:  Bồ Tát quán sắc pháp... không hợp không tán.  Sắc pháp... do phiền 

não điên đảo hòa hợp nên hợp, do chính trí quán sát nên tán; Bồ Tát do lợi trí 

quán  sát  sâu  xa  thời  không  có  pháp  hợp,  còn  phiền  não  điên  đảo  hư  dối  nên 

chẳng phải hợp; như ở trước phá ô nhiễm và người ô nhiễm đã nói rõ.  Thế nên 

Bồ Tát biết các pháp vốn không hợp nên cũng không tán, thời không sinh tâm 

cao ngạo. 

*Lại  nữa,  Bồ  Tát  không  nên  nghĩ  ràng:   Ta  do  trí  tuệ  chơn  thật  làm  cho  sắc 

pháp... thanh tịnh mà an trú trong đó, vì sao?  Vì sắc pháp... không có chỗ trú; 

như đất trú nơi nước, nước trú nơi gió, gió trú nơi không, không không có chỗ 

trú; vì vốn không có chỗ trú nên hết thảy đều không trú.  Bồ Tát nên như vậy trú 

trong pháp không trú mà được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Trong kinh 

này nói thí dụ:  Hạt  giống là  Bát nhã ba la mật, quả là  Vô thượng  chánh đẳng 

chánh giác hãy nên gieo hạt giống Bát nhã.  Người là hành giả, nước là năm Ba 

la mật; như người khi tưới tẩm cây, tuy chưa thấy quả nhưng thời tiết đến thời 

se  được;  thời  tiết  hòa  hợp  là  đầy  đủ  các  pháp.   Như  trong  kinh  Tán  thán  Bát 

nhã:  Nếu Bồ Tát muốn không làm theo kẻ khác thời nên hiểu  được thật tướng 

các pháp; nếu người có tà kiến đi đến phá hoại, thì giác tỉnh mà không theo họ; 

nếu muốn nghiêm tịnh cõi Phật, ngồi đạo tràng,  Chuyển pháp luân, hãy nên học 

Bát nhã. 

Tu Bồ Đề hỏi Phật:  Như lời Phật dạy:  Bồ Tát nên học Bát nhã? 

Phật dạy:  Ta dạy khiến học Bát nhã. 

Tu Bồ Đề nghĩ rằng:  Hết thảy pháp tướng bình đẳng, cớ gì chỉ dạy học Bát nhã? 

Phật đáp:  Học Bát nhã ấy, đối với hết thảy pháp được tự tại, nên Ta dạy nọc 

Bát  nhã.   Bát  nhã  là  tối  đại  đối  với  hết  thảy  pháp;  như  Phật  là  tối  tôn  giữa  hết 

thảy chúng sinh.  Lại như muôn sông, biển cả là lớn.  Lại như trong kinh này nói 

ví dụ người bắn cung. Nếu Bồ Tát có thể thực hành Bát nhã tự tại, đối với các 

pháp như vậy thời ma hoặc ma dân không thể hơn được, huống gì người tăng 

thượng  mạn  và  người  tà  kiến?   Bồ  Tát  ấy  được  mười  phương  chư  Phật  hộ 

niệm.  Trong kinh đây, Phật nói:  Nếu Bồ Tát tu sáu Ba la mật, cũng không thể 

quán sáu Ba la mật rốt ráo không; người  như  vậy có công  phu lớn, nên được 

chư Phật hộ niệm.  Thí như dũng sĩ vào trận phá giặc mà không bị thương, được 

vua hộ niệm; Bồ Tát cũng như vậy, phá giặc phiền não, đầy đủ sáu Ba la mật mà 

không  đắm  trước  sáu  Ba  la  mật  thời  được  Phật  hộ  niệm;  không  chấp  thủ  thọ, 

tưởng, hành, thức của Bồ Tát ấy, nên hộ niệm, vì sao?  Vì sắc, thọ, tường, hành, 

thức là pháp hư dối, không thật; chư Phật, quán thân Bồ Tát ấy đúng như thật 

tướng nên hộ niệm. Tu Bồ Đề hoan hỷ thưa:  Bồ Tát học nhiều, cũng học pháp 

thế  tục,  cũng  học  đạo,  cũng  học  Ba  la  mật,  cũng  học  rốt  ráo  không,  cũng  học 

khởi, cũng học diệt.  Phàm phu thì học khởi, không thể học diệt; Thanh văn học 

diệt, không thể học khởi; còn Bồ Tát cũng học khởi, cũng học diệt; thế nên nói có 

nhiều sở học.  Pháp khởi diệt ấy như huyễn, như mộng, rốt ráo không, nên thật 

không có học gì.   Phật hứa khả lời ấy, tự nói nhân duyên:  Sở học của Bồ Tát 

đều không có sở đắc. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Phật nói pháp hoặc lược hoặc 

rộng, Bồ Tát nên học; vì sao lại nói sở học đều không có sở đắc?   Ý Tu Bồ Đề 

là:  Như  Phật  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  tu,  mười  hai  bộ  loại  kinh  hoặc  rộng 

hoặc lược, là pháp sở học của ba thừa.  Trong đây nói Bồ Tát muốn được Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  nên  học  sáu  Ba  la  mật  hoặc  lược  hoặc  rộng. 

Học là nên thọ trì, thân cận pháp ấy; đọc tụng, suy nghĩ, quán sát đúng, cho đến 

vào  vô tướng tam  muội, tâm tâm số pháp không hiện hành.  Bồ Tát học được 

như vậy thời biết được tướng rộng, tướng lược của các pháp.  Rộng là từ tám 

vạn bốn ngàn pháp tu cho đến vô lượng thật pháp; lược là cho đến tiểu phẩm 

kinh, một phẩm trong tiểu phẩm kinh, một đoạn trong một phẩm. 

*Lại nữa, lược là biết các pháp hết thảy không, vô tướng, vô tác, vô sinh, vô diệt; 

rộng là các pháp phân biệt mỗi mỗi tướng như trong phẩm Thiện tri thức ở sau 

sẽ nói. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Làm sao Bồ Tát biết được tướng lược, tướng rộng của hết thảy 

các pháp? 

Phật đáp:  Nếu biết được các pháp như, như tướng; nghĩa là không sinh, không 

diệt, không trụ dị. 

Hỏi:  Nếu như là tướng một, tướng vô sinh, làm sao Bồ Tát vì biết như ấy nên 

biết tướng chung, tướng riêng của các pháp:  Tướng chung tức là tướng lược, 

tướng riêng tức là tướng rộng? 

Đáp:   Như,  là  thật  tướng  của  pháp  thường  trú  không  hoại,  không  theo  các  lối 

quán sát.  Bồ Tát được "như" ấy tức là phá các điên đảo vô minh tà kiến; người 

ấy  vì  được  thật  pháp  nên  biết  rõ  ràng  tướng  chung,  tướng  riêng  của  hết  thảy 

pháp thế gian.  Hàng phàm phu con mắt tuệ có bệnh, vì vô minh điên đảo che 

lấp nên không thể biết như thật. 

Hỏi:   Tướng  thật  pháp  là  không,  vô  tướng,  vô  tác,  các  trí  bặt  dứt,  làm  sao  nói 

được tướng như thật?  Biết rõ ràng tướng chung, tướng riêng của các pháp? 

Đáp:  Trước ta đã đáp mà ông đối với "như" còn thủ tướng nên lại vấn nạn.  Nếu 

ông  biết  "như"  thời  không  nên  vấn  nạn.   Như  ấy  rốt  ráo  vô  tướng  nên  không 

ngăn ngại biết tướng chung, tướng riêng các pháp, vì con mắt trí tuệ rõ ràng. 

*Lại nữa, thí như người tuổi đã lớn mới  biết  việc làm của mình khi nhỏ đều là 

ngu si, đáng cười.  Bồ Tát cũng như vậy, từ trong thật tướng các pháp khởi lên 

rồi trở lại, đối với sáu căn theo quả báo điên đảo, nghĩ đến cái vui tịch diệt giải 

thoát mới biết những điều ưa đắm của sáu căn thế gian đều là hư dối, đáng bỏ; 

ấy gọi là tướng chung.   Ở trong đó phân biệt bất tịnh có thượng, trung, hạ; phân 

biệt vô thường, khổ, không, vô ngã cũng như vậy, cho đến tám vạn bốn ngàn sai 

lầm. 

*Lại  nữa,  biết  như  như,  pháp  tính,  thật  tế  nên  cũng  biết  tướng  chung,  tướng 

riêng của các pháp.  Nghĩa sai khác giữa như như, pháp tính, thật tế như trong 

phẩm đầu đã nói.  Ở đây Phật nói chẳng phải biên tế là thật tế.  Chẳng phải biên 

tế  là  không  có  tướng  có  thể  chấp  thủ,  không  có  pháp  nhất  định  có  thể  chấp 

trước,  vì  được  pháp  tính  nên  biết  mười  tám  tính  của  sắc...  đều  là  pháp  tính. 

Tướng của pháp tính là Phật nói không phân, không chẳng phân.  Không phân là 

không thể chỉ bày cái kia, cái này, không có phân biệt; không có tướng, không có 

lượng;  không  chẳng  phân  là  không  chấp  trước  vô  tướng  ấy;  vô  lượng  là  phá 

tướng lượng, pháp tính vì hai việc ngăn ngại nên không thấy:  Một là không thấy 

có tướng có lượng; hai là thấy không tướng không lượng.  Có tướng có lượng là 

thô;  không  tướng  không  lượng  là  tế.   Thế  nên  nói,  tướng  của  pháp  tính  không 

phân, không chẳng phân.  Bồ Tát vào ba môn giải thoát, trú trong ba thật pháp là 

như như, pháp tính, thật tế thời có thể trù lượng, biết tướng chung, tướng riêng 

của các pháp.  Tu Bồ Đề nghe Phật đáp xong, lại muốn hỏi Phật về các phương 

diện khác của  vô lượng Phật pháp.   Phật đáp:    Biết  hết thảy pháp không hợp 

không tán thời biết tướng chung, tướng riêng của các pháp. 

Hỏi:  Mắt thấy hai ngón tay có hợp có tán, vì sao nói không hợp không tán? 

Đáp:  Trước ta đã nói, cái thấy của mắt thịt với trâu dê thấy không khác nhau, 

không đáng tin.  Lại nữa, ba đốt da bọc thịt gọi là ngón tay; ngón tay không có 

pháp nhất định.   Lại, giả sử có ngón tay cũng không thể hợp hết, chỉ hợp một 

phần,  còn  nhiều  phần  khác  không  hợp;  vì  nhiều  phần  không  hợp  nên  không 

được nói ngón tay hợp. 

Hỏi:  Một ít phần hợp nên gọi là hợp? 

Đáp:   Một ít phần thời  không gọi là ngón tay, làm sao nói  ngón tay hợp?  Nếu 

nhiều phần không hợp thời không gọi là không hợp, cớ gì vì một ít mà lại gọi là 

hợp?  Thế nên không được nói hai ngón tay hợp. 

*Lại nữa, ngón tay với từng phần không khác, không một, tức là không có ngón 

tay; không có ngón tay nên không hợp.   Ở trong môn phá một khác, thời hoàn 

toàn không có hợp, như Phật nói trong đây:  Hết thảy pháp, tự tính không có; tự 

tính không có nên tức là không có pháp; không có pháp thời làm sao có hợp, có 

tán?  Tu Bồ Đề nghe Phật nói như như, pháp tính, thật tế không hợp không tán; 

biết tướng lược, tướng rộng, thế nên Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, ấy gọi 

là lược nhiếp Bát nhã ba la mật. Lược nhiếp là con đường an ổn nên các Bồ Tát 

nên học. 

(Hết cuốn 82 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 83  

Kinh:  Bạch Đức Thế Tôn, môn lược nhiếp Bát nhã ấy hàng lợi căn Bồ Tát có thể 

ngộ nhập. 

Phật dạy:  Độn căn Bồ Tát cũng có thể ngộ nhập, trung căn Bồ Tát, tán tâm Bồ 

Tát  cũng  có  thể  ngộ  nhập;  môn  ấy  vô  ngại,  nếu  Bồ  Tát  nhất  tâm  học  đều  vào 

được.  Người giải đãi thiếu tinh tấn, vọng niệm, loạn tâm không thể vào được; 

người tinh tấn, không giải đãi, chánh niệm nhiếp tâm có thể vào.   Người muốn 

trú địa vị bất thoái chuyển muốn mau đến trí Nhất thiết chủng có thể vào.  Bồ Tát 

nên học như Bát nhã ba la mật đã dạy cho đến nên học như Thí Ba la mật đã 

dạy; Bồ Tát ấy sẽ được Nhất thiết trí.  Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật, các ma sự 

muốn khởi lên liền dứt.  Vì vậy nên Bồ Tát muốn được sức phương tiện hãy tu 

Bát nhã ba la mật.  Nếu Bồ Tát hành như vậy, tập như vậy, tu như vậy Bát nhã 

ba la mật, khi ấy chư Phật hiện tại trong vô lượng vô số quốc độ nghĩ đến vị Bồ 

Tát hành Bát nhã ba la mật ấy, vì sao?  Vì từ trong Bát nhã phát sinh chư Phật 

quá khứ, vị lai, hiện tại.  Vì vậy nên Bồ Tát nên suy nghĩ như vầy:  Pháp của chư 

Phật  quá  khứ,  vị  lai,  hiện  tại  chứng  được,  ta  cũng  sẽ  được.   Như  vậy,  Bồ  Tát 

nên  tập  Bát  nhã  ba  la  mật,  nếu  tập  Bát  nhã  ba  la  mật  như  vậy  mau  được  Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Vì  vậy  nên  Bồ  Tát  thường  nên  không  xa  lìa 

Nhất thiết trí.  Nếu Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật như vậy cho đến trong khoảnh 

khắc gẩy móng tay, phước đức của Bồ Tát ấy rất nhiều.  Nêu có người dạy cho 

chúng sinh trong ba ngàn đại thiên thế giới, tự ý bố thí, trì giời, thiền định, trí tuệ; 

dạy khiến được giải thoát, giải thoát tri kiến; dạy khiến được quả Tu đà hoàn cho 

đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật, không bằng vị Bồ Tát ấy tu Bát nhã trong 

khoảnh khắc gẩy móng tay, vì sao?  Vì từ trong Bát nhã sinh ra bố thí, trì giới, 

thiền  định,  trí  tuệ,  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  đạo  Bích  chi  Phật.   Mười  phương 

chư Phật hiện tại cũng từ trong Bát nhã sinh; chư Phật quá khứ, hiện tại, vị lai 

cũng từ trong Bát nhã sinh. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên nghĩ tới Nhất thiết trí tu Bát nhã ba la mật, hoặc 

trong giây lát hoặc nửa ngày, hoặc một ngày, hoặc một tháng, hoặc trăm ngày, 

hoặc một năm, hoặc trăm năm, hoặc một kiếp, trăm kiếp cho đến vô lượng vô 

biên  vô  số  kiếp,  phước  đức  của  Bồ  Tát  tu  Bát  nhã  ấy  rất  nhiều,  hơn  dạy  cho 

chúng sinh trong mười phương hằng hà sa số thế giới bố thí, trì giới, thiền định, 

trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến; hơn dạy khiến được quả Tu đà hoàn cho đến 

đạo Bích chi Phật, vì sao?   Vì chư Phật từ trong Bát nhã sinh, dạy bố thí, trì giới, 

thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến, Tu Bồ Đề quả cho đến đạo Bích 

chi Phật. 

Nếu có Bồ Tát an trú như Bát nhã dạy, nên biết Bồ Tát ấy là vị bất thoái chuyển, 

được  Phật  hộ  niệm.   Thành  tựu  sức  phương  tiện  như  vậy,  nên  biết  Bồ  Tát  ấy 

thân cận cúng dường vô lượng ngàn vạn ức Phật, gieo trồng căn lành, đi theo 

thiện tri thức lâu ngày tu sáu Ba la mật, lâu ngày tu mười tám không, bốn niệm 

xứ  cho  đến  tám  phần  Thánh  đạo,  mười  lực  của  Phật  cho  đến  trí  Nhất  thiết 

chủng. Nên biết Bồ Tát ấy ở địa vị làm con của đấng Pháp vương, đầy đủ thiện 

nguyện, thường không lìa Phật, không lìa các căn lành, từ một cõi Phật đến một 

cõi Phật.  Nên biết Bồ Tát ấy có biện tài vô tận, đầy đủ Đà la ni, đầy đủ sắc thân, 

đầy đủ sự thọ ký, nên vì chúng sinh mà thọ thân. Nên biết Bồ Tát ấy khéo biết 

môn văn tự, khéo biết chẳng phải môn văn tự; khéo nói, khéo chẳng nói, khéo 

nói một lời, khéo nói hai lời, khéo nói nhiều lời; khéo biết người nam nói, khéo 

biết người nữ nói; khéo biết sắc cho đến thức; khéo biết tính thế gian; khéo biết 

tính Niết bàn; khéo biết tướng pháp; khéo biết tướng hữu vi; khéo biết tướng vô 

vi; khéo biết pháp có, khéo biết pháp không; khéo biết tự tính, khéo biết tha tính; 

khéo  biết  pháp  hợp,  khéo  biết  pháp  tán;  khéo  biết  pháp  tương  ưng,  khéo  biết 

pháp không tương ưng; khéo biết như, khéo biết chẳng như; khéo biết pháp tính, 

khéo biết pháp vị, khéo biết duyên, khéo biết vô duyên; khéo biết ấm, khéo biết 

giới, khéo biết nhập; khéo biết bốn đế; khéo biết mười hai nhân duyên; khéo biết 

thiền; khéo biết sáu Ba la mật, khéo biết bốn niệm xứ cho đến khéo biết trí Nhất 

thiết chủng; khéo biết tính hữu vi, khéo biết tính vô vi; khéo biết tính có, khéo biết 

tính không; khéo biết quán sắc, khéo biết quán thọ, tưởng, hành, thức, cho đến 

khéo biết quán trí Nhất thiết  chủng; khéo biết sắc, sắc tướng không; khéo biết 

thọ, tưởng hành thức, thức tướng không, cho đến khéo biết Bồ đề, Bồ đề tướng 

không; khéo biết đạo xả bỏ, khéo biết đạo không xả bỏ; khéo biết sinh, khéo biết 

diệt, khéo biết trụ dị; khéo biết dục, khéo biết sân, khéo biết si, khéo biết không 

dục,  khéo  biết  không  sân,  khéo  biết  không  si;  khéo  biết  thấy,  khéo  biết  chẳng 

thấy, khéo biết tà kiến, khéo biết chánh kiến, khéo biết hết thảy kiến; khéo biết 

danh, khéo biết sắc, khéo biết danh sắc, khéo biết nhân duyên, khéo biết tăng 

thượng duyên; khéo biết hành tướng; khéo biết khổ, khéo biết tập, khéo biết diệt, 

khéo biết đạo; khéo  biết địa ngục, khéo biết ngạ quỷ, khéo biết súc sinh, khéo 

biết người, khéo biết trời; khéo biết cõi địa ngục, khéo biết cõi ngạ quỷ, khéo biết 

cõi súc sinh, khéo biết cõi người, khéo biết cõi trời; khéo biết Tu đà hoàn, khéo 

biết quả Tu đà hoàn, khéo biết đạo Tu đà hoàn, khéo biết Tư đà hoàn, khéo biết 

quả Tư đà hoàn, khéo biết đạo Tư đà hoàn, khéo biết A na hàm, khéo biết quả A 

na  hàm,  khéo  biết  đạo  A  na  hàm,  khéo  biết  A  la  hán,  khéo  biết  quả  A  la  hán, 

khéo  biết  đạo  A  la  hán,  khéo  biết  Bích  chi  Phật,  khéo  biết  quả  Bích  chi  Phật, 

khéo biết đạo Bích chi Phật, khéo biết Phật, khéo biết trí Nhất thiết chủng, khéo 

biết đạo trí Nhất thiết chủng; khéo biết các căn, khéo biết các căn đầy đủ; khéo 

biết tuệ, khéo biết tật tuệ, khéo biết tuệ có lực, khéo biết tuệ lanh lợi, khéo biết 

tuệ xuất ly, khéo biết thông đạt, khéo biết tuệ rộng lớn, khéo biết tuệ thâm sâu, 

khéo  biết tuệ lớn, khéo  biết  tuệ  vô  đẳng, khéo  biết  tuệ như thật; khéo biết  đời 

quá khứ, khéo biết đời vị lai, khéo biết đời hiện tại; khéo biết phương tiện, khéo 

biết đợi chúng sinh, khéo biết tâm, khéo biết tâm sâu xa, khéo biết nghĩa, khéo 

biết lời nói; khéo biết phân biệt ba thừa. 

Này Tu bồ đề, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật sinh Bát nhã ba la mật, tu Bát nhã 

ba la mật được các lợi ích như vậy. 

Luận:  Ý Tu Bồ Đề nghĩ rằng:  Do bốn cửa đi vào tuy an ổn, song vì rất sâu xa 

nên chỉ kẻ lợi căn mới vào được. 

Phật đáp:  Không ai không vào được. Tu Bồ Đề hiểu chỉ người có lợi căn trí tuệ 

vào được, còn ý Phật thì người chỉ có  nhất tâm  tinh tấn muốn học  đều có thể 

vào được.  Thí như lúc nóng bức gặp ao nước trong mát, người có mắt có chân 

đều có thể vào, còn người tuy ở gần mà không muốn vào thời không vào.  Bốn 

cửa vào ao Bát nhã ba la mật cũng như vậy, bốn phương chúng sinh có ngăn 

ngại gì.  Người không giải đãi là người chánh tinh tấn, người không vọng niệm là 

người có chánh niệm, người không loạn tâm là người có chánh định.  Bốn cửa 

như vậy là chánh kiến, chánh kiến... an trú, là giới hạnh; tám thánh đạo ấy có thể 

được  Bát  nhã  ba  la  mật.   Tu  Bồ  Đề  là  người  Tiểu  thừa  trí  mỏng,  nên  chỉ  nói 

người  lợi  căn mới  vào được, còn  Phật  Đại thừa trí lớn nên nói tuy hàng  trung 

căn, độn căn mà tu tập tám pháp cũng có thể vào bốn cửa ấy.  Trong đây, Phật 

vì tâm đại bi nên nói hàng trung căn, độn căn đều có thể vào được.  Nếu Bồ Tát 

học sáu Ba la mật như Bát nhã đã nói thời không bao lâu sẽ được Nhất thiết trí. 

Như trong pháp Thanh văn, không chỉ do chánh kiến đắc đạo mà còn do cả tám 

thánh đạo hợp thành; pháp Đại thừa cũng như vậy, không chỉ học Bát nhã được 

Nhất thiết trí, mà còn phải hợp với năm Ba la mật kia mới được.  Thế nên nói Bồ 

Tát đúng như Bát nhã đã nói nên học được trí Nhất thiết chủng. 

Hỏi:  Ở trên chỉ nói Bát nhã hay đưa đến trí Nhất thiết chủng, nay cớ sao lại nói 

hợp cùng với năm Ba la mật mới được đến? 

Đáp:  Thường nói hợp cùng sáu Ba la mật nên được đến; hoặc có khi ở cõi Phật 

thanh tịnh, chỉ nghe thật tướng là đến được Nhất thiết trí, không cần thứ lớp tu 

các Ba la mật. Trong đây nói, Bồ Tát được Nhất thiết trí thời chỉ do công của Bát 

nhã đã đủ, nên nay chỉ tán thán thế lực của người tu Bát nhã.  Như trong kinh 

này nói:  Bồ Tát hành Bát nhã thời ma sự có khởi lên liền dứt. 

Từ  trên  kia,  chư  Phật  hộ  niệm  cho  đến  đây  đều  là  tán  thán  công  đức  Bồ  Tát 

hành Bát nhã cho đến phân biệt khéo biết ba thừa.  Khéo biết môn văn tự là như 

đã nói trong văn tự Đà la ni.  Môn chẳng văn tự là:  Như như, pháp tính, thật tế, 

trong đó không có văn tự.   Nói lược là Bồ tát có lực phước đức vô lượng nên 

khéo biết hai pháp, là thế gian và Niết bàn; nếu muốn mất Niết bàn thời trở lại 

nghĩ đến thế gian.   Tu tập các phước đức nên khéo biết chữ, phá điên đảo đối 

với  phước  đức  nên  khéo  biết  chẳng  phải  có  chữ.   Lời  nói,  chẳng  phải  lời  nói 

cũng như vậy.  Một lời nói là do một lời nói có thể phân biệt nhiều ít, lời nói trong 

sạch,  lời  nói  không  trong  sạch.   Một  lời,  hai  lời,  nhiều  lời,  trai  nói,  gái  nói,  âm 

thanh khác nhau.  Bồ tát khéo biết việc ấy nên hàng phục các tà đạo và các kẻ 

hiếu  thắng.     Khéo  biết  sắc  cho  đến  thức  hai  tướng  hoặc  thường  hoặc  vô 

thường, như trước nói.  Khéo biết đạo xả bỏ là Bồ Tát từ một địa, đến một địa, 

xả  bỏ  địa  dưới  không  ưu,  được  địa  trên  không  tham;  đạo  chẳng  xả  bỏ  là  trú 

trong địa ấy không bỏ.  Tà kiến tiếp thế gian chánh kiến, hết thảy kiến, các kiến 

học, vô học.  Hành là mười sáu hành.  Khéo biết Tu đà hoàn là khéo biết người; 

đạo Tu đà hoàn là kiến đế đạo; quả Tu đà hoàn là Tâm tâm số pháp thứ mười 

sáu và vô lậu giới... cho đến Phật cũng như vậy.  Khéo biết các căn là khéo phân 

biệt hai mươi hai căn.  Có người nói xem chúng sinh có thể độ căn có lợi, độn; 

người đầy đủ căn có thể độ, người không đầy đủ căn chưa thể độ.  Lại Bồ Tát 

cũng tự biết căn lành đầy đủ, không đầy đủ; như chim con tự biết lông cánh đầy 

đủ mới có thể bay.  Tuệ là tướng chung của hết thảy trí tuệ.  Tật tuệ là mau biết 

các pháp.  Có người tuy mau mà trí lực không mạnh; nhu ngựa tuy chạy mau mà 

sức yếu.  Có người tuy mạnh mà trí lực không lanh; thí như búa đùi tuy có sức 

mạnh mà không thể chặt cây.  Tuệ ra khỏi là ở trong các vấn nạn có thể tự ra 

khỏi, cũng có thể ở trong các phiền não tự ra khỏi, cũng có thể ở trong các phiền 

não tự ra khỏi ba cõi mà vào Niết bàn.  Tuệ thông đạt là rốt ráo thông suốt Phật 

pháp, cho đến lậu hoặc dứt sạch, được Niết bàn, phá các pháp để đi vào pháp 

tính.  Tuệ rộng lớn là các kinh sách, luận nghị giữa đời và đạo không có trong p 

pháp mà có thể biết hết.  Tuệ thâm sâu là quán hết thảy pháp vô tướng không 

ngại, không thể nghĩ nghì.  Trí tuệ sâu của thế gian là có thể biết việc lâu xa, việc 

trong lợi có suy, trong suy có lợi.  Tuệ lớn là tổng quát các tuệ trên gọi là lớn; lại 

trong hết thảy chúng sinh, Phật là lớn; trong hết thảy pháp.  Bát nhã là lớn; biết 

Phật và tin pháp cùng với  đại pháp hòa hợp nên gọi là lớn.  Tuệ vô đẳng là ở 

trong Bát nhã mà không chấp trước Bát nhã, vào sâu được như vậy, không còn 

pháp gì có thể ví dụ nên gọi là vô đẳng.  Lại nữa, Bồ Tát dần dần hành đạo đát 

đến tính không thể nghĩ nghì, không có gì sánh bằng nên gọi là vô đẳng.  Tuệ 

như thật là như ngọc như ý không có màu sắc nhất định, tùy theo vật đối hiện 

trước nó mà biến màu; Bát nhã cũng như vậy, không có tướng nhất định, chỉ tùy 

theo  các  pháp  hành.   Lại,  như  ngọc  như  ý,  tùy  ước  nguyện  đều  đạt  được;  Bát 

nhã cũng như vậy, người thực hành Bát nhã có thể đạt ước nguyện thành Phật, 

huống gì các ước nguyện khác.  Quá khứ đã diệt, vị lai chưa sinh, không được 

nói rằng có, không được nói rằng không; hành được thật tướng trong đó, ấy gọi 

là khéo biết.  Pháp hiện tại niệm niệm sinh diệt, không thể biết mà có thể thông 

đạt, ấy gọi là khéo biết đời hiện tại.  Phương tiện là muốn thành tựu công việc 

phải có đầy đủ nhân duyên nhiều ít thích hợp, không bị sai lạc mới được.  Như 

Bồ  Tát  tuy  tập  hành  không,  mà  không  chứng  thật  tế;  tuy  tập  hành  phước  đức 

cũng không đắm trước.  Đợi chúng sinh là như khách buôn, đại tướng, tuy cỡi 

ngựa nhanh, có thể mau đến nơi, song cố đợi mọi người; Bồ Tát cũng như vậy, 

cỡi ngựa tài trí tuệ, tuy có thể mau vào Niết bàn, cũng đợi chúng sinh nên không 

vào.  Khéo biết tâm thiện ác của chúng sinh, tâm sâu xa là hiện tại tuy ác, nhưng 

vốn nó là thiện.  Như cha mẹ đánh con, bên ngoài ác mà bên trong thiện; như 

Phật độ chàng Ương quật ma la, biết nó tâm hiện ra bên ngoài tuy ác mà thâm 

tâm thật thiện.  Bồ Tát quán xét chúng sinh đủ năm thiện căn tín, tấn, niệm, định, 

tuệ từ trong tâm sâu xa đi đến, khi ấy có thể độ được.  Nghĩa có hai:  Cũng chỉ 

pháp,  cũng  chỉ  tên.   Ngữ  là  lời  nói,  dùng  danh  từ  để  gọi  vật.   Được  nghĩa  vô 

ngại, pháp vô ngãi nên gọi là khéo biết nghĩa.  Được từ vô ngại, vui nói vô ngại 

nên gọi là khéo biết nghĩa.  Bồ Tát có hai việc khéo biết ấy có thể đem pháp ba 

thừa độ chúng sinh, ấy gọi là khéo biết phân biệt ba thừa.  Như vậy, vì khó hiểu 

nên nói, còn điều dễ hiểu không nói. 

Hỏi:  Cớ  sao trước  nói khéo biết sắc cho đến thức, sau mới nói khéo biết ấm, 

giới, nhập?  Cớ  sao trước nói khéo biết duyên sau mới  khéo biết nhân duyên, 

thứ đệ duyên, duyên duyên, tăng thượng duyên? 

Đáp:  Trước nói rộng, sau nói lược.  Lại có người nói:  Trước nói ngũ uẩn có ba 

thứ:   Thiện,  bất  thiện  và  vô  ký.   Giới  uẩn,  định  uẩn...  cũng  gọi  là  năm  uẩn. 

Duyên trước nói lược, sau nói rộng. 





Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70 

Kinh:   Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  làm  thế  nào 

hành Bát nhã ba la mật?  Sinh Bát nhã ba la mật?  Tu Bát nhã ba la mật?  

Phật dạy:  Vì sắc tịch diệt, vì sắc không, vì sắc hư dối, vì sắc không chắc thật 

nên hành Bát nhã ba la mật; vì thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy.   Như ông 

hỏi:  Làm thế nào sinh Bát nhã ba la mật?  Vì như hư không sinh nên sinh Bát 

nhã ba la mật.   Như ông hỏi:  Làm thế nào tu Bát nhã ba la mật?  Tu các pháp 

phá hoại nên tu Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, hành Bát nhã ba la mật, sinh Bát nhã ba la 

mật, tu Bát nhã ba la mật trải qua bao nhiêu thời gian? 

Phật dạy:  Từ khi mới phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng nên hành, nên sinh, 

nên tu Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, tâm thứ lớp có thể hành Bát nhã 

ba la mật? 

Phật dạy:  Thường không bỏ tâm Nhất thiết trí, không đề các niệm khác xen vào, 

là hành Bát nhã ba la mật, là sinh Bát nhã ba la mật, là tu Bát nhã ba la mật. 

Nếu tâm tâm số  pháp không  hiện  hành là hạnh  Bát nhã ba la mật, là sinh Bát 

nhã ba la mật, là tu Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật 

sẽ được Nhất thiết trí chăng? 

Phật dạy:  Được. 

Bạch đức Thế Tôn, không tu Bát nhã ba la mật được Nhất thiết trí chăng? 

Phật dạy:  Khong. 

Bạch Đức Thế Tôn, tu và không tu được Nhất thiết trí chăng? 

Phật dạy:  Không. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  chẳng  phải  tu  chẳng  phải  không  tu  được  Nhất  thiết  trí 

chăng? 

Phật dạy:  Khong. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu không như vậy thời làm sao sẽ được Nhất thiết trí? 

Phật dạy:  Bồ Tát được Nhất thiết trí như tướng Như. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao như tướng Như?   Như thật tế. 

Làm sao như thật tế?  Như pháp tính. 

Làm sao như pháp tính?  Như ngã tính, chúng sinh tính, thọ mạng tính. 

Bạch Đức Thế Tôn, thế nào là ngã tính, chúng sinh tính, thọ mạng tính? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Ý  ông  nghĩ  sao?   Ngã,  chúng  sinh,  thọ  mạng  có  thể  có 

được chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:  Không thể có được. 

Phật dạy:  Nếu ngã, chúng sinh, thọ mạng không thể  có được,  làm sao nói  có 

ngã tính, chúng sinh tính, thọ mạng tính?   Nếu trong Bát nhã không nói có hết 

thảy pháp sẽ được trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề thưa:  Chỉ Bát nhã là không thể nói hay Thiền Ba la mật cho đến Thí 

Ba la mật cũng không thể nói? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bát nhã không thể nói, bố thí cho đến hết thảy pháp hoặc 

hữu vi, hoặc vô vi, hoặc Thanh văn, hoặc Bích chi Phật, hoặc Bồ Tát, hoặc Phật 

cũng không thể nói. 

Bạch Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không thể nói, làm sao nói đó là địa ngục, là 

súc sinh, là ngạ quỷ, là người, là trời, là Tu đà hoàn, là Tư đà hàm, là A na hàm, 

là A la hán, là Bích chi Phật, là chư Phật? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Ý  ông  nghĩ  sao?   Danh  từ  chúng  sinh  ấy  thật  có  thể  có 

được chăng?  Bạch Đức Thế Tôn, không thể có được. 

Phật dạy:  Nếu chúng sinh không thể có được, làm sao nói có địa ngục, ngạ quỷ, 

súc sinh, người, trời, Tu đà hoàn cho đến Phật?  Như vậy, Tu bồ đề, Bồ Tát khi 

hành Bát nhã ba la mật nên học hết thảy pháp không thể nói. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát khi học Bát nhã ba la mật nên học 

sắc, thọ, tường, hành, thức cho đến nên học trí Nhất thiết chủng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát khi học Bát nhã ba la mật nên học sắc không thêm 

không bớt cho đến nên học trí Nhất thiết chủng không thêm không bớt. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, làm sao học sắc không thêm không bớt cho 

đến học trí Nhất thiết chủng không thêm không bớt? 

Phật dạy:  Vì không sinh không diệt nên học. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao gọi là không sinh không diệt nên học? 

Phật dạy:  Không khởi không làm các hành nghiệp hoặc có hoặc không. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  làm  sao  không  khởi  không  làm  các  hành  nghiệp  hoặc  có 

hoặc không? 

Phật dạy:  Quán các pháp tự tướng không. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao nên quán các pháp tự tướng không? 

Phật  dạy:   Nên  quán  sắc,  sắc  tướng  không;  nên  quán  thọ,  tường,  hành,  thức, 

thức  tướng  không;  nên  quán  mắt,  tướng  mắt  không,  cho  đến  ý;  sắc  cho  đến 

pháp; nhãn thức giới cho đến ý thức giới, tướng ý thức giới không; nên quán nội 

không,  tướng  nội  không  không,  cho  đến  nên  quán  tự  tướng  không,  tướng  tự 

tướng  không  không;  nên  quán  bốn  thiền,  tướng  bốn  thiền  không,  cho  đến  diệt 

thọ  tưởng  định,  tướng  diệt  thọ  tưởng  định;  nên  quán  bốn  niệm  xứ,  tướng  bốn 

niệm xứ không, cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác, tướng Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác không.  Như vậy, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật nên 

hành các pháp tự tướng không. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu sắc, sắc tướng không, cho đến Vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác,  tướng  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  không,  làm  sao  Bồ  Tát 

nên hành Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy:  Không hành là hành Bát nhã ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao không hành là hành Bát nhã ba la mật? 

Phật  dạy:   Bát  nhã  ba  la  mật  không  thể  có  được,  Bồ  Tát  không  thể  có  được, 

hành  cũng  không  thể  có  được;  người  hành,  pháp  hành,  chỗ  hành  cũng  không 

thể có được; ấy gọi là Bồ Tát hành không hành Bát nhã ba la mật, vì hết thảy hý 

luận không thể có được. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu không hành là hành Bát nhã ba la mật, vậy Bồ Tát khi 

mới phát tâm, làm sao hành Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy:  Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây, nên học không, không có sở đắc. 

Bồ Tát ấy dùng không có sở đắc  nên  bố trí, trì  giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định,  vì không có sở đắc nên tu trí tuệ;  cho đến trí Nhất thiết chủng  cũng  như 

vậy. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, thế nào gọi là có sở đắc?  Thế 

nào gọi là không có sở đắc? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Có hai là có sở đắc, không có hai là không có sở đắc. 

Bạch Đức Thế Tôn, hai cái gì là có sở đắc, không hai cái gì gọi là không có sở 

đắc? 

Phật dạy:  Mắt và sắc là hai, cho đến ý và pháp là hai, cho đến Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác và Phật là hai; ấy gọi là hai. 

Bạch Đức Thế Tôn, không có sở đắc từ trong có sở đắc hay không có sở đắc từ 

trong không có sở đắc. 

Phật dạy:  Không có sở đắc chẳng từ trong có sở đắc; không có sở đắc chẳng từ 

trong không có sở đắc.  Này Tu Bồ Đề, có sở đắc, không có sở đắc; bình đẳng 

ấy gọi là không có sở đắc.  Như vậy, Bồ Tát đối với có sở đắc, không có sở đắc 

bình đẳng ấy nên học.  Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát học Bát nhã nư vậy gọi là người 

không có sở đắc, không có lỗi lầm. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát hành Bát nhã ba la 

mật  không  hành  có  sở  đắc,  không  hành  không  có  sở  đắc,  làm  sao  từ  một  địa 

đến một địa được trí Nhất thiết chủng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật không trú  trong có sở 

đắc, từ một địa đến một địa, vì sao?  Vì trú trong có sở đắc thời không thể từ một 

địa đến một địa, vì sao?   Vì vô sở đắc là tướng Bát nhã ba la mật, vô sở đắc là 

tướng Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vô sở đắc cũng là tướng người hành 

Bát nhã ba la mật. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên hành Bát nhã ba la mật như vậy. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bát nhã không thể có được, 

v  cũng  không thể có được,  người  hành  Bát nhã cũng không thể có được, làm 

sao Bồ Tát phân biệt được các pháp tướng là sắc, là thọ, tưởng, hành, thức cho 

đến là Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  không  thủ  đắc  sắc, 

không thủ đắc thọ, tưởng, hành, thức cho đến không thủ đắc Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật,  sắc không thể có 

được cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác không thể có được, làm sao 

đầy đủ Thí Ba la mật cho đến đầy đủ Bát nhã ba la mật để vào pháp vị; vào rồi 

làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, được trí Nhất thiết 

chủng; được trí Nhất thiết chủng rồi chuyển bánh xe pháp, làm Phật sự độ chúng 

sinh khỏi vòng sinh tử? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát không vì sắc nên hành Bát nhã ba la mật, cho đến 

không vì Vô thượng chánh đẳng chánh giác nên hành Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát vì việc gì nên hành Bát 

nhã ba la mật? 

Phật  dạy:   Không  vì  việc  gì  nên  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  sao?   Vì  hết  thảy 

pháp  không  có  làm  gì,  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  không  có  làm  gì,  Vô  thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác  cũng  không  có  làm  gì,  Bồ  Tát  cũng  không  có  làm  gì. 

Như vậy, Bồ Tát nên hành Bát nhã ba la mật không có làm gì. 

Luận:  Người nghe nghe tán thán công đức Bát nhã khéo biết hết mọi việc mà 

yêu quý Bát nhã, dùng phương tiện muốn được.  Tu Bồ Đề biết ý mọi người nên 

hỏi Phật:  Làm sao hành Bát nhã?  Làm sao sinh?  Làm sao tu?   Có người nói:  

Hành là ở địa vị Càn tuệ; Sinh là ở địa vị được Vô sinh nhẫn; Tu là sau địa vị Vô 

sinh nhẫn, do Thiền Ba la mật huân tu Bát nhã.  Phật đáp:   Nam uẩn là nơi tâm 

thế gian hiện hành, trói buộc; Niết bàn là tướng tịch diệt.  Bồ Tát do sức trí tuệ 

Bát  nhã  thông  lợi  nên  có  thể  phá  năm  uẩn,  thông  đạt  làm  cho  không,  tức  là 

tướng Niết bàn tịch diệt.  Từ tịch diệt khởi xuất trú trong sáu căn, trở lại nghĩ tới 

tướng tịch diệt, biết các pháp đều không, hư dối không chắc thật; ấy gọi là Bát 

nhã.   Hành  Bát  nhã  không  có  định  tướng  nên  không  được  nói  hoặc  có  hoặc 

không, vì đường nói năng dứt bặt; "không" như hư không, thế nên nói như hư 

không sinh.  Lại, như hư không, trong hư không không có pháp sinh, hư không 

cũng không thể có sinh gì, vì sao?  Vì hư không không có pháp, không có hình, 

không có xúc chạm, không có tướng tạo tác; Bát nhã cũng như vậy. 

Lại có người nói:  Có hư không, chỉ vì nó là pháp thường, không có tạo tác nên 

không sinh; ấy là định tướng của hư không.  Trong Đại thừa, hư không là không 

có thật pháp, không được nói nó thường, không được nói nó vô thường; không 

được nói có,  không được nói không; không được nói chẳng phải có chẳng phải 

không; dứt hết hí luận, không nhiễm không trước cũng không có văn tự; Bát nhã 

cũng như vậy, hay quán thế gian tợ như hư không; ấy gọi là sinh Bát nhã ba la 

mật.  Bồ Tát được Bát nhã rồi, vào sâu thiền định, do sức Bát nhã nên quán và 

duyên  của  thiền  định  đều  phá  hoại,  vì  sao?   Vì  Bát  nhã  xả  bỏ  hết  thảy  pháp, 

không trước tướng; ấy gọi là tu Bát nhã ba la mật.  Người nghe nghĩ rằng:  Hết 

thảy pháp đều có thời tiết, thế nên Tu Bồ Đề hỏi:  Hành Bát nhã phải trải qua bao 

nhiêu thời gian?   Phật đáp:  từ khi mới phát tâm tu cho đến khi ngồi đạo tràng. 

Hỏi:  Bồ Tát từ khi mới phát tâm nên tu mười địa, sáu Ba la mật, ba bảy phẩm 

trợ đạo, hết thảy thiện pháp, cớ sao chỉ nói hành Bát nhã? 

Đáp:  Tu Bồ Đề chỉ  hỏi Bát nhã nên Phật chỉ đáp hành Bát nhã.  Lại, hết thảy 

pháp đều hòa hợp với Bát nhã, vì Bát nhã lớn nên không nói các pháp khác. 

Hỏi:  Bát nhã vô lượng vô hạn, cớ gì lấy việc ngồi đạo tràng làm giới hạn? 

Đáp:  Trước đã đáp:  Bát nhã khi đến trong tâm Phật, chuyền lại gọi là Nhất thiết 

trí; lý tuy một mà danh từ đã đổi, nên nói siêng tu cho đến khi ngồi đạo tràng.  Bồ 

Tát đến đạo tràng, từ khi phát tâm lại đây, những pháp tu được đều xả bò, được 

vô ngại giải thoát nên thông suốt cả ba đời. 

Hỏi:  Trong khoảnh khắc gẩy móng tay gồm có 60 niệm, niệm niệm sinh diệt, làm 

sao một tâm có thể thường niệm Nhất thiết trí không đề cho niệm khác xen vào? 


Đáp:   Tâm  có  hai  thứ:   Một  là  tâm  niệm  niệm  sinh  diệt;  hai  là  tâm  thứ  lớp  nối 

nhau sinh, chung gọi là một tâm.  Vì thứ lớp nói nhau sinh nên tuy có nhiều mà 

gọi là một tâm.  Khi ấy không để cho tâm tham, giẫn tiếp tục xen vào, vì sao?  Vì 

tâm tham, giận trụ lâu thời có thể làm chướng ngại Bát nhã; niệm ít thời không 

hại.  Đây là vì hàng Bồ Tát mới phát tâm mà nói. 

Lại có đại Bồ Tát tuy hành các thiện pháp khác mà đều hòa hợp với Bát nhã nên 

có thể làm cho trong mỗi niệm các tâm khác không xen vào.  Bồ Tát phần nhiều 

đối với Bát nhã khởi lên các hí luận và các tà kiến, nên Phật dạy thường nghĩ 

đến  Nhất  thiết  trí,  đừng  để  các  tâm  khác  xen  vào.   Thường  nghĩ  đến  là  tâm 

không hướng đến  chỗ khác,  giả sử chết đến bên mình  cũng không  quên  Nhất 

thiết trí.  Tướng tu hành Bát nhã là không hành theo tâm tâm số pháp. 

Hỏi:  Người phàm phu vào vô tưởng định hoặc sinh cõi trời vô tưởng.  Bậc thánh 

nhân trú ở Hữu dư Niết bàn, vào Diệt tận định; hết thảy thánh nhân vào Hữu dư 

Niết  bàn  tâm  tâm  số  pháp  đều  không  hiện  hành;  tâm  tâm  số  pháp  không  hiện 

hành thời khi Bồ Tát hành Bát nhã, làm sao tâm tâm số pháp không hiện hành? 

Đáp:   Việc  ấy  trong  A  tỳ  đàm  nói  chứ  không  phải  nghĩa  của  Đại  Thừa.   Tiểu 

thừa, Đại thừa sai khác như trước nói.   Thế nên không nên đem A tỳ đàm nạn 

hỏi Đại thừa. 

*Lại nữa, trong tam muội Vô tướng, các tướng sắc... diệt nên gọi là vô tướng, vì 

vô  tướng  nên  không  nên  sinh  tâm  tâm  số  pháp.   Đây  cũng  chẳng  phải  là  vô 

tưởng định, diệt tận định. 

Hỏi:   Nghĩa  vô  tướng  như  Phật  mỗi  mỗi  nói  hoặc  gọi  là  kiến  đế  đạo,  hoặc  tín 

hành, pháp hành là vô tướng, người cho là mau; hoặc nói định Vô sắc, vì tưởng 

vi tế khó biết nên cũng gọi là vô tướng; hoặc trong ba môn giải thoát duyên Niết 

bàn nên gọi là vô tướng.   Thế nên không được nói chỉ vì vô tướng nên gọi là 

tâm tâm số pháp không hiện hành, cho đến vì duyên Niết bàn vô tướng, tâm tâm 

số pháp không diệt, huống gì duyên pháp hữu tướng? 

Đáp:  Trong kiến đế đạo, trong định vô sắc nói vô tướng có thể được; nếu nói 

duyên  Niết  bàn  vô  tướng  thời  không  đúng.   Phật  thường  tán  thán  Niết  bàn  vô 

tướng, vô lượng, không thể nghĩ nghì, tức là pháp vô tướng, vô duyên, ông làm 

sao nói duyên Niết bàn? 

Hỏi:   Diệt  tướng  nam,  tướng  nữ  nên  gọi  là  vô  tướng,  chứ  không  nói  không  có 

tướng Niết bàn?  Hành giả thủ tướng Niết bàn ấy sinh tâm tâm số pháp gọi là 

duyên. 

Đáp:  Phật nói hết thảy pháp hữu vi sinh đều là lưới ma, hư dối không thật; nếu 

tâm  tâm  số  pháp  duyên  Niết  bàn  là  thật,  thời  mất  tướng  hữu  vi  hư  vọng;  nếu 

không thật thời không thể thấy Niết bàn.  Thế nên ông nói Niết bàn có tướng có 

thể duyên, việc ấy không đúng. 

Hỏi:  Phật tự nói Niết bàn có ba tướng, sao nay nói vô tướng? 

Đáp:  Ba tướng ấy giả danh, không thật, vì sao?  Vì phá ba tướng hữu vi nên nói 

không  sinh,  không  diệt,  không  trụ  dị,  vô  vi,  không  có  tướng  riêng.   Lại  nữa, 

tướng sinh trước chẳng mỗi mỗi phá rồi, tướng sinh chẳng thể có được, làm sao 

có vô sinh?  Lìa tướng hữu vi, tướng vô vi không thể có được?    Thế nên vô vi 

chỉ có tên gọi, không có tự tướng. 

*Lại nữa, Phật pháp chơn thật, tịch diệt, không có hý luận; nếu Bát nhã ba la mật 

có tướng tức là có tướng chắc thật có thể thủ, bèn là hí luận; hý luận nên sinh ra 

tranh  cãi;  nếu  tranh  cãi  sân  giận  còn  không  được  sinh  vào  cõi  trời  cõi  người, 

huống  gì  Niết  bàn!   Thế  nên  Phật  nói  Niết  bàn  vô  tướng,  vô  lượng,  không  thể 

nghĩ nghì, diệt các  hí luận.  Tướng Niết bàn ấy tức là Bát nhã ba la  mật.  Thế 

nên không nên có tâm tâm số pháp.  Như phẩm trước nói, Bồ Tát hành Bát nhã 

lìa tướng tâm và chẳng phải tâm.  Nếu có tướng chẳng phải tâm thời nên nạn 

rằng  không  có  tâm  tướng,  làm  sao  hành  Bát  nhã?   Nay  lìa  cả  hai  bên  ấy  nên 

không nên vấn nạn. 

*Lại nữa, vì vô minh điên đảo tà kiến đời trước nên được thân này, tâm tâm số 

pháp trong thân ấy tuy có thiện song vì nhân duyên sinh nên không có tự tính, 

hư dối không thật.  Quả báo của thiện tâm ấy hưởng phước vui cõi trời cõi người 

đều là vô thường nên sinh khổ lớn, cũng là hư dối không thật; huống gì tâm bất 

thiện,  vô ký!  Nhân hư dối nên quả cũng hư dối; vì Bát nhã ba la mật chơn thật 

nên tâm tâm số pháp không hiện hành. 

Tu Bồ Đề nghe nói tâm tâm số pháp không hiện hành nên hỏi Phật:   Tu Bát nhã 

ba la mật được Nhất thiết trí chăng?  Phật đáp:   không, vì sao?  Vì tu là thường 

hành  chứ  nhóm,  đều  là  lực  của  tâm  tâm  số  pháp,  nên  nói  không  tu.   Tu  còn 

không được, huống gì không tu!  Tu và không tu là vì Bát nhã là pháp vô vi nên 

không tu; vì Bát nhã hay quán thật tướng nên nói tu; cả hai đều có lỗi, nên Phật 

đáp không. 

Hỏi:  Nếu trong cách thứ ba tu không tu có lỗi, còn trong cách thứ tư chẳng phải 

tu chẳng phải không tu có lỗi gì mà Phật đáp không? 

Đáp:   Vì  Tu  Bồ  Đề  đem  tâm  chấp  thủ  tướng  mà  hỏi  nên  Phật  đáp  không.   Vì 

nhận tu  không tu nên mới  có  việc chẳng phải tu chẳng phải  không tu, thế  nên 

Phật đáp không; nếu không đem tâm chấp tướng nói chẳng phải tu chẳng phải 

không  tu  thời  không  có  lỗi.   Bốn  câu  hỏi  của  Tu  Bồ  Đề  Phật  đều  không  chấp 

thuận  nên  tâm  mê  hoặc  lại  hỏi  Thế  Tôn:  Nay  làm  sao  sẽ  được  Nhất  thiết  trí? 

Phật đáp:  Như tướng như.  Tu Bồ Đề cũng không hiểu như, nên Phật lại đáp:  

như thật tế. 

Hỏi:  Trong phẩm Như, Tu Bồ Đề tự khéo nói Như, sao đây còn nghi? 

Đáp:  Như ấy không có tướng nhất định, thế nên không thể không hỏi.  Nếu Như 

có tướng nhất định thời đã hiểu rõ; Như ấy sâu xa vô lượng nên Tu Bồ Đề có 

chỗ hiểu, có chỗ không hiểu.  Thí như chỗ nước lớn, có người vào sâu, có người 

vào  cạn,  đều  gọi  là  vào  nước;  không  được  nói  người  vào  cạn  là  không  vào 

nước. 

Hỏi:  Vì sao không lấy Như để ví dụ thật tế mà lấy thật tế ví dụ Như?  Thật tế có 

gì dễ hiểu nên ví dụ? 

Đáp:  Như và thật tế tuy là một nhưng khi quán sát có khác nhau.  Như là thể 

tính các pháp; thật tế là tâm hành giả thủ chứng.  Phật vì Tu Bồ Đề thủ chứng 

thật tế nên lấy thật tế làm ví dụ. 

Hỏi:  Thường nói pháp tính sau Như, thật tế sau pháp tính; sao nay pháp tính lại 

nói ở sau? 

Đáp:  Nay vì muốn lấy ngã tính, chúng sinh tính nói rốt ráo không, nên đổi thứ 

lớp ở sau.  Lại nữa, từ sau khi được thấy đế đạo, trong khi học đạo có thể quán 

các pháp Như; còn trong vô học đạo, vì phiền não sạch hết, suốt hết thảy tướng 

chung, tương riêng, gọi là pháp tính.  Chỗ bản sinh của các pháp gọi là tính, thế 

nên  lấy  pháp  tính  ví  dụ  thật  tế.   Phật  dạy:   Pháp  tính  có  phần  Thanh  văn,  có 

phần Đại Thừa.  Tu Bồ Đề đối với phần Thanh văn không nghi, đối với phần Đại 

thừa có nghi nên hỏi.  Phật muốn lấy việc người phàm có thể hiểu làm chứng, 

cho nên nói như ngã tính, chúng sinh tính, thọ mạng tính.  Tu Bồ Đề không còn 

hỏi gì nữa.  Phật muốn nói câu kết thúc nên hỏi ngược lại Tu Bồ Đề:  Ý ông nghĩ 

sao?  Ngã thật có chăng?  Tu Bồ Đề được đạo nên đáp không.  Bậc Tu đà hoàn 

còn không thấy ngã, huống gì A na hàm!  Phật dạy:  Ông là hàng Tiểu thừa độn 

căn còn không thấy ngã, huống gì Phật!  Phật dùng trí tuệ tìm ngã không thể có 

được, thời làm sao  có thể nói?  Như ngã không thể nói có,  thời hết thảy  pháp 

cũng  như  vậy.  Bồ  Tát hành được pháp không  thể nói ấy  nên được Nhất thiết 

trí.  Không thể nói là không thể phân biệt hoặc có hoặc không. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bạch Đức Thế Tôn, các pháp nếu không thể phân biệt, làm sao 

phân biệt nói có địa ngục, ngạ quỷ..., có các thánh đạo Tu đà hoàn...? 

Phật đáp:  Chúng sinh không có định pháp.  Địa ngục chỉ có tên gọi giả, làm sao 

phân biệt nói có không?  Chúng sinh và thánh nhân, từ nơi phân biệt chúng sinh 

nên có các tên thánh đạo, song chúng sinh thật không thể có được.  Như thế, Bồ 

Tát nên học "Bát nhã ba la mật không thề nói" như vậy. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát nên học sắc pháp, nay cớ gì nói học 

hết thảy pháp không thể nói? 

Phật đáp:  Bồ Tát tuy học sắc pháp... chỉ nên học là không thêm không bớt. Ý 

nghĩa không thêm không bớt như trước nói.  Trong đây Phật tự nói nhân duyên 

học được không thêm không bớt:  Nếu Bồ Tát học pháp tức là học không thêm 

không bớt. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Làm sao học pháp không sinh không diệt? 

Phật đáp:  Không khởi không làm các hạnh nghiệp hoặc có hoặc không. Có là ba 

hữu  (ba  cõi):   Dục  sắc,  Sắc  hữu  và  Vô  sắc  hữu.   Không  là  đoạn  diệt,  lìa  tám 

thanh đạo miễn cưỡng muốn cầu tịch diệt.  Vì hai việc ấy mà người phàm phu 

tạo các hành nghiệp hoặc thiện hoặc bất thiện. Bồ Tát biết thật tướng các pháp 

là không sinh không diệt nên không tạo ba nghiệp, không khởi lên pháp tương 

ưng  với  nghiệp;  ấy  gọi  là  vô  tác  giải  thoát  môn;  không  sinh  không  diệt  là  vô 

tướng giải thoát môn. 

Bạch Đức Thế Tôn, dùng phương tiện gì có thể không khởi không làm các hành 

nghiệp? 

Phật đáp:  Nếu Bồ Tát quán được các pháp tự tướng không; nghĩa là sắc, sắc tự 

tướng  không,  cho  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  tướng  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác không, bấy giờ Bồ Tát có thể làm hai việc:  Một là không 

khởi không làm các hành nghiệp, hai là có thể đối với hết thảy pháp tập hành tự 

tướng không. 

Lại hỏi:  Nếu sắc pháp ... tự tướng không, làm sao Bồ Tát nên tập hành Bát nhã 

ba la mật? 

Phật đáp:  Chẳng hành là hành Bát nhã ba la mật.  Trong đây Phật tự nói nhân 

duyên:   Thể  của  Bát  nhã  ba  la  mật  không  thể  có  được:   người  tập  hành,  pháp 

tập hành, chỗ tập hành không thể có được.  Vì pháp không, nên Bát nhã không 

thể có được, chỗ tập hành cũng không thể có được; vì chúng sinh không, nên 

người tập hành không thể có được.  Vì hết thảy hí luận không thể có được nên 

Bồ Tát không tập hành, gọi là hành Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Nếu không hành là hành Bát nhã, thời Bồ Tát mới phát tâm làm 

sao  nên  hành  Bát  nhã?   Ý  Tu  Bồ  Đề  muốn  nói:   Nếu  không  hành  là  hành  thời 

hàng Bồ Tát mới phát tâm thời tâm mê muội, nếu cho hành là hành thời là điên 

đảo,  thế  nên  hỏi.   Phật  đáp:   Bồ  Tát  mới  phát  tâm  nên  học  pháp  không  có  sở 

đắc, pháp không có sở đắc tức là không có hành.  Học là dùng sức phương tiện 

dần  dần  tập  hành,  khi  bố  thí  do  pháp  không  có  sở  đắc  nên  bố  thí.   Trong  các 

pháp thật tướng rốt ráo không, không có pháp có thể được, hoặc có hoặc không; 

Bồ Tát trú trong trí tuệ ấy nên bố thí hoặc nhiều hoặc ít.  Vì xem vật bố thí, người 

bố thí, người nhận thí, bình đẳng nghĩa là đều không thể có được; cho đến Nhất 

thiết trí cũng như vậy.  Tu Bồ Đề nghĩ rằng:  Vì có sở đắc thời là thế gian điên 

đảo; không có sở đắc tức là Niết bàn, thế nên hỏi Phật:  Thế nào là có sở đắc, 

thế nào là không có sở đắc?  Phật lược đáp:  Có hai tướng là có sở đắc, không 

có hai tướng là không có sở đắc.  Hai tướng là mắt và sắc; hai cái hòa hợp gọi là 

hai.  Do mắt nên biết sắc; do sắc nên biết là mắt; mắt và sắc đối đãi nhau. 

Hỏi:  Nếu khi không thấy sắc cũng có mắt, cớ sao mắt không lìa sắc? 

Đáp:  Vì thấy từng sắc nên gọi là mắt; nay tuy không thấy sắc, vì trước có thấy 

nên gọi là mắt.  Thế nên hết thảy pháp hữu vi đều thuộc nhân duyên; nhân thuộc 

quả; quả thuộc duyên, không có định tướng tự tại; cho đến ý và pháp, Phật và 

Bồ Tát cũng như vậy.  Kẻ phàm phu ngu trí mỗi mỗi phân biệt, tạo nghiệp thiện 

ác; kẻ trí biết hai pháp ấy đều hư dối, thuộc nhân duyên, không cho hai là hai. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Hai pháp ấy tức là có sở đắc, không có hai pháp tức là không có 

sở đắc; vậy không có sở đắc từ trong có sở đắc hay không có sở đắc từ trong 

không có sở đắc?  Vì duyên theo các pháp thủ tướng hành đạo nên được rốt ráo 

không, không có sở đắc?  Hay vì không duyên, không thủ tướng hành đạo nên 

được rốt ráo không, không có sở đắc?  Nếu không có sở đắc từ trong có sở đắc, 

thời có sở đắc tức là điên đảo?  Hành theo điên đảo làm sao được chơn thật? 

Nếu không có sở đắc từ trong không có sở đắc, không có sở đắc tức là không có 

gì?  Không có gì thời làm sao phát sinh không có gì? 

Phật cho cả hai đều có lỗi nên không chấp thuận, có sở đắc và không có sở đắc 

đều bình đẳng quán sát.  Bình đẳng tức là rốt ráo không, không có sở đắc; nhân 

không có sở đắc mà phá có sở đắc, việc hoàn thành cũng bỏ luôn, không có sở 

đắc.  Như vậy, Bồ Tát ở nơi có sở đắc và không có sở đắc bình đẳng, trong Bát 

nhã nên học.  Nếu Bồ Tát học được như vậy gọi là người chân thật không có sở 

đắc, không có lỗi lầm.  Từ một địa đến một địa, ý nghĩa cũng như vậy. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Nếu Bát nhã không thể có được, Bồ đề không thể có được, Bồ 

Tát  không  thể  có  được  thời  làm  sao  Bồ  Tát  học  Bát  nhã,  phân  biệt  các  pháp 

tướng?   nghĩa  là  tướng  não  hoại  là  sắc,  tướng  khổ  vui  là  thọ...?   Nếu  Bồ  Tát 

hành Bát nhã ba la mật, sắc pháp không thể có được, làm sao đầy đủ được các 

thiện pháp bố thí...?   Làm sao vào được Bồ Tát vị, như trong kinh nói rộng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát không vì thủ đắc tướng sắc nên học Bát nhã. 

Lại hỏi:  Vì việc gì nên hành Bát nhã? 

Phật  đáp:   Vì  không  có  sở  đắc  nên  hành  Bát  nhã,  vì  sao?   Vì  hết  thảy  pháp 

không, vô tướng, vô tác, vô khởi, Bát nhã, Bồ Tát, Bồ đề cũng vô tướng, vô tác, 

vô khởi, Bồ Tát vì hết thảy thật tướng các pháp nên hành Bát nhã, chẳng phải vì 

tâm điên đảo.  Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên hành vô tác Bát nhã như vậy, vì không 

tác, không khởi. 

 (Hết cuốn 83 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 84  

Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70  

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu các pháp không có sở 

vi, không có sở tác, không nên phân biệt có ba thừa Thanh văn, Bích chi Phật và 

Phật thừa. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Trong các pháp không có sở vi, không có sở tác thời không 

có phân biệt; trong pháp có sở vi, có sở tác thời có phân biệt.  Vì sao?  Vì người 

phàm phu không nghe được Thánh pháp, chấp trước năm thọ uẩn là sắc, thọ, 

tưởng,  hành,  thức;  chấp  trước  Thí  Ba  la  mật  cho  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác.  Người ấy nghĩ có sắc ấy, được sắc ấy cho đến nghĩ có Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác ấy, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác ấy.  Bồ Tát 

ấy  nghĩ  rằng,  ta  sẽ  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  ta  sẽ  độ  chúng 

sinh.  Này Tu Bồ Đề, Ta dùng năm mắt  xem  xét còn không thấy được sắc cho 

đến  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  người  ngu  cuồng  không  có  mắt  mà 

muốn được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, độ thoát chúng sinh ư? 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch đức Thế Tôn, nếu Phật dùng năm mắt xem xét 

không thấy có chúng sinh có thể độ,  sao nay Thế Tôn được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, phân biệt chúng sinh có ba nhóm:  Nhóm chánh định, nhóm tà 

định, và nhóm bất định. 

Phật dạy:  Này Tu Bồ Đề, Ta được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, lúc đầu 

không thấy có ba nhóm chúng sinh hoặc chánh định, hoặc tà định, hoặc bất định, 

vì  chúng  sinh  có  ý  tưởng  cho  rằng  có  pháp,  không  pháp,  Ta  muốn  trừ  vọng 

tưởng  chấp  trước  ấy  nên  theo  pháp  thế  tục  mà  nói  có  được,  chứ  chẳng  phải 

theo đệ nhất nghĩa. 

Bạch Đức Thế Tôn, chẳng phải trụ trong đệ nhất nghĩa được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác ư?  Phật đáp:  Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, trú trong điên đảo được Vô thượng chánh đẳng chánh giác 

ư?  Phật đáp:   Không. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  không  trú  trong  đệ  nhất  nghĩa  được,  cũng  không  trú 

trong điên đảo được vậy toan không có Thế Tôn không được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác ư? 

Phật dạy:  Không.   Ta thật được  Vô thượng chánh  đẳng chánh giác, không có 

chỗ trú hoặc nơi tướng hữu vi, hoặc nơi tướng vô vi.  Thí như người Phật biến 

hóa ra không trú nơi tướng hữu vi, không trú nơi tướng vô vi mà người biến hóa 

cũng có đến có đi, cũng ngồi cũng đứng.  Này Tu bồ đề, người biến hóa ấy hoặc 

hành Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, hoặc hành bốn thiền, bốn tâm vô 

lượng, bốn định vô sắc, năm thần thông, bốn niệm xứ cho đến tám phần Thánh 

đạo; hoặc Không tam muội, Vô tướng tam muội, vô tác tam muội; hoặc hành nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không; hoặc bội xả, định chín thứ lớp, mười 

lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  đại  từ  đại  bi,  được  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, chuyển Pháp luân.  Người biến hóa ấy hóa làm 

vô lượng chúng sinh có ba nhóm.  Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao?  Người biến 

hóa ấy có hành Thí Ba la mật cho đến ở ba nhóm chúng sinh chăng?  Tu Bồ Đề 

thưa:  Không.  Này Tu Bồ Đề, Phật cũng như vậy, biết các pháp như biến hóa, 

như  người  biến  hóa  độ  chúng  sinh  biến  hóa,  không  thật  có  chúng  sinh  có  thể 

độ.   Như  vậy,  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  giống  như  người  Phật  biến  hóa 

hành. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp như biến hóa, 

vậy Phật cùng với người biến hóa có gì sai khác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Phật cùng với người biến hóa không có sai khác, vì sao? 

Vì Phật có tạo tác, người biến hóa cũng có thể có tạo tác. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu không có Phật, riêng người biến hóa có thể có tạo tác 

chăng?  Phật dạy:   Có thể có tạo tác. 

Tu Bồ Đề thưa:  Làm sao không có Phật mà người biến hóa có thể có tạo tác? 

Này Tu Bồ Đề, thí như quá khứ có Phật hiệu là Tu kiến đa, vì muốn độ Bồ Tát 

nên hóa làm Phật, xong liền tự diệt độ. Vị Phật biến hóa ấy trụ nửa kiếp làm Phật 

sự, thọ ký cho Bồ Tát hành giả xong mới diệt độ.  Hết thảy chúng sinh trong thế 

gian cũng biết Phật thật diệt độ.  Này Tu Bồ Đề, người biến hóa ấy cũng không 

sinh không diệt.  Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật nên tin biết các pháp 

như huyễn hóa. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu Phật và người Phật biến hóa ra không có sai khác, làm 

sao khiến bố thí thanh tịnh; như người cúng dường Phật, người ấy cho đến khi 

được Vô dư Niết bàn, phước đức không cùng tận; nếu cúng dường vị hóa Phật, 

người ấy cho đến khi được Vô dư Niết bàn, phước đức cũng có thể không cùng 

tận ư? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Phật  vì  thật  tướng  các  pháp  nên  làm  ruộng  phước  cho 

chúng sinh và trời người; hóa Phật cũng vì thật tướng các pháp nên làm ruộng 

phước cho chúng sinh và trời người.  Này Tu Bồ Đề, gác qua phước đức gieo 

trồng được nơi Phật và hóa Phật ấy, nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân chỉ đem 

tâm cung kính niệm Phật, do thiện căn ấy cho đến khi hết khổ, phước đức kia 

không cùng tận.  Này Tu Bồ Đề, gác qua việc tâm cung kính niệm Phật ấy, nếu 

người  thiện nam kẻ  thiện nữ chỉ dùng một cành hoa rải lên hư không và niệm 

Phật, cho đến khi hết khổ, phước kia không cùng tận.  Này Tu Bồ Đề, gác qua 

việc tâm cung kính niệm Phật, rải hoa niệm Phật ấy, nếu có người một lần xưng 

"Nam mô Phật", cho đến khi hết khổ, phước kia không cùng tận.  Như vậy, trong 

ruộng  phước  của  Phật  gieo  trồng,  phước  kia  không  cùng  tận.   Vì  vậy  nên  biết 

Phật và hóa Phật không có sai khác,, vì thật tướng các pháp không có sai khác. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên như vậy hành Bát nhã ba la mật, vào trong thật tướng 

các pháp, thật tướng các pháp ấy không hư hoại; đó là tướng Bát nhã ba la mật 

cho đến tướng Vô thượng chánh đẳng chánh giác không hư hoại. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu thật tướng các pháp không 

hư hoại, cớ sao Phật gọi các pháp tướng, nói rằng là sắc, là thọ, tưởng, hành, 

thức; là nội pháp, ngoại pháp; là thiện pháp, là bất thiện pháp, là hữu lậu, vô lậu; 

là  thế  gian,  xuất  thế  gian;  là  pháp  có  tránh,  pháp  không  tránh;  là  pháp  hữu  vi, 

pháp vô vi...?  Bạch đức Thế Tôn, như vậy toan không hoại pháp tướng ư? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Không, vì sao?   Vì tướng danh tự nên Ta chỉ bày các pháp 

để chúng sinh hiểu rõ, Phật không phá hoại thật tướng của pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu do tướng danh tự nên Phật 

thuyết pháp để cho chúng sinh hiểu rõ, bạch Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không 

có danh, không có tướng, làm sao dùng danh tướng để chỉ dạy cho chúng sinh 

được hiểu? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Theo  pháp  thế  tục  có  danh  có  tướng,  thật  không  có  chỗ 

chấp  trước.   Thí  như  người  phàm  phu  nghe  nói  khổ,  chấp  trước  danh,  theo 

tướng, còn Phật và đệ tử không chấp trước danh, không theo tướng.  Nếu đối 

với  danh  chấp  danh,  đối  với  tướng  chấp  tướng,  đối  với  không  cũng  nên  chấp 

không, đối với vô tướng cũng nên chấp vô tướng, vô tác cũng nên chấp vô tác, 

thật tế cũng nên chấp thật tế, pháp tính cũng nên chấp pháp tính, vô vi cũng nên 

chấp vô vi?   Này Tu Bồ Đề, hết thảy pháp chỉ có danh và tướng, pháp ấy không 

ở trong danh tướng. Như vậy, Bồ Tát chỉ ở trong danh tướng hành Bát nhã ba la 

mật, ở trong danh tướng ấy cũng chẳng nên chấp trước. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp hữu vi chỉ có danh tướng, vậy Bồ Tát vì ai 

nên phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, chịu mọi sự lao khổ:  Khi Bồ 

Tát hành đạo bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, vào thiền định, tu trí tuệ, hành 

bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho đến tám phần 

Thánh đạo; hành không hạnh, vô tướng hạnh, vô tác hạnh, mười lực của Phật 

cho đến đại từ đại bi? 

Phật dạy:  như lời Tu Bồ Đề nói, nếu hết thảy pháp hữu vi chỉ có danh tướng, 

thời Bồ Tát vì ai nên hành Bồ Tát đạo?  Này Tu Bồ Đề, nếu pháp hữu vi chỉ có 

danh tướng, danh tướng ấy, tướng danh tướng không; vì vậy nên Bồ Tát hành 

Bồ Tát đạo, được trí Nhất thiết chủng; được trí Nhất thiết chủng rồi, chuyển pháp 

luân; chuyển pháp luân rồi, lấy pháp ba thừa độ thoát chúng sinh.  Danh tướng 

ấy cũng không sinh, không diệt, không trụ dị. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Thế Tôn nói trí Nhất thiết 

chủng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Ta nói trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề thưa:  Phật nói Nhất thiết trí, nói đạo chủng trí, nói trí Nhất thiết chủng, 

ba trí ấy có gì sai khác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Nhất thiết trí là trí của Thanh văn, Bích chi Phật; đạo chủng 

trí là trí của Bồ Tát; trí Nhất thiết chủng là trí của Phật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì nên Nhất thiết 

trí là trí của Thanh văn, Bích chi Phật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Nhất thiết là chỉ cho pháp trong, pháp ngoài mà Thanh văn, 

Bích  chi  Phật  biết  được,  nhưng  không  thể  dùng  trí  Nhất  thiết  đạo,  Nhất  thiết 

chủng. 

Tu Bồ Đề thưa:  Vì nhân duyên gì đạo chủng trí là trí của Bồ Tát? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Nhất thiết đạo, hàng Bồ Tát nên biết, hoặc là đạo Thanh 

văn, Bích chi Phật, đạo Bồ Tát phải biết đầy đủ, cũng phải biết đạo ấy độ chúng 

sinh mà không tác chứng thật tế. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, như Phật nói Bồ Tát nên đầy đủ 

các đạo, không nên do đạo ấy tác chứng thật tế ư? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát chưa nghiêm tịnh cõi Phật, chưa thành tựu tuệ giác 

cho chúng sinh, khi ấy chưa nên tác chứng thật tế. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  trú  trong  đạo  nên  tác 

chứng thật tế ư? 

Phật đáp:  Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, trú trong chẳng phải đạo tác chứng thật tế ư? 

Phật đáp:  Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, trú trong đạo và chẳng phải đạo tác chứng thật tế ư? 

Phật đáp:  Không. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  trú  trong  chẳng  phải  đạo  chẳng  phải  chẳng  phải  đạo  tác 

chứng thật tế ư? 

Phật đáp:  Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát trụ chỗ nào tác chứng thật tế? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Ý ông nghĩ sao?  Ông trú trong đạo, vì không lãnh thọ các 

pháp nên sạch hết lậu hoặc, tâm được giải thoát chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:  Không. 

Ông trú trong chẳng phải đạo lậu hoặc sạch hết, tâm được giải thoát chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Ông  trú  trong  đạo  chẳng  phải  đạo,  lậu  hoặc  sạch  hết,  tâm  được  giải  thoát 

chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Ông trú trong chẳng phải đạo chẳng phải chẳng phải đạo, lậu hoặc sạch hết, tâm 

được giải thoát chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Con không có chỗ trú, không lãnh thọ các pháp, lậu 

hoặc sạch hết, tâm được giải thoát. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát cũng như vậy, không có chỗ trú nên tác chứng thật 

tế. 

Tu Bồ Đề thưa:  Thế nào là tướng của trí Nhất thiết chủng? 

Phật dạy:  Vì một tướng nên gọi là trí Nhất  thiết chủng, đó là tướng các pháp 

tịch  diệt.   Lại  nữa,  đối  với  hành,  loại,  tướng  mạo,  danh  tự  các  pháp  hiển  bày, 

thuyết giảng, Phật như thật biết, do vậy gọi là trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Nhất thiết trí, đạo chủng trí, trí 

Nhất  thiết  chủng,  ba  trí  ấy  dứt  kiết  sử  có  sai  khác,  có  cùng  tận,  có  dư  thừa 

chăng? 

Phật dạy:  Dứt phiền não không sai khác.  Chư Phật đều dứt hết phiền não và 

tập khí, còn Thanh văn không dứt hết phiền não và tập khí. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  các  người  ấy  không  được  pháp  vô  vi,  có  dứt  được  phiền 

não ư? 

Phật dạy:  Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, trong pháp vô vi có thể có sai khác chăng? 

Phật dạy:  Không. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu trong pháp vô vi không có sai khác, cớ sao nói người ấy 

phiền não tập khí dứt, người ấy phiền não tập khí không dứt? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Tập  khí  chẳng  phải  phiền  não;  thân  và  miệng  của  hàng 

Thanh văn, Bích chi Phật có việc tợ như tướng dâm dục, sân hận, ngu si, đó là 

tập khí, người phàm phu làm nó thời mắc tội.  Tập khí ba độc ấy chư Phật không 

có. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu đạo không có, Niết bàn cũng 

không có, cớ sao phân biệt nói đây là Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la 

hán, Bích chi Phật, Bồ Tát, Phật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Đó đều là do pháp vô vi mà có phân biệt là là Tu đà hoàn, 

Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật, Bồ Tát, Phật. 

Bạch Thế Tôn, thật do pháp vô vi nên phân biệt có Tu đà hoàn cho đến Phật ư? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Thế Tôn nói có hai việc, đó chẳng phải theo đệ nhất nghĩa; 

trong đệ nhất nghĩa không nói có hai việc, vì sao?  Vì trong đệ nhất nghĩa không 

có ngôn thuyết.  Vì Thánh đạo dứt kiết sử nên nói có đời sau. 

Tu Bồ Đề thưa:  Trong các pháp tự tướng không, đời trước không thể có được, 

huống gì nói có đời sau:  (tiền tế, hậu tế) 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:   Như  vậy,  như  vậy,  trong  các  pháp  có  tự  tướng  không, 

không có đời trước huống gì có đời sau. Này Tu Bồ Đề, vì chúng sinh không biết 

các pháp tự tướng không nên Ta nói đời trước đời sau; trong các pháp tự tướng 

không đời trước đời sau đều không thể có được.  Như vậy, Bồ Tát nên vì pháp 

tự tướng không mà hành Bát nhã ba la mật.   Nếu Bồ Tát hành pháp tự tướng 

không,  thời  không  vướng  mắc  gì,  hoặc  nội  pháp,  hoặc  ngoại  pháp,  hoặc  pháp 

hữu vi, hoặc pháp vô vi, hoặc pháp Thanh văn, hoặc pháp Bích chi Phật, hoặc 

pháp Phật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Thường nói Bát nhã ba la mật vì 

nghĩa gì gọi là Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy:  Được đệ nhất độ hết thảy pháp đến bờ kia, vì nghĩa ấy nên gọi là Bát 

nhã ba la mật.  Lại nữa, chư Phật, Bồ Tát, Bích chi Phật, A la hán dùng Bát nhã 

ấy  được  qua  bờ  kia,  vì  nghĩa  ấy  nên  gọi  là  Bát  nhã  ba  la  mật.   Lại  nữa,  phân 

biệt, trù lượng, phá hoại hết thảy pháp cho đến vi trần, trong đó không có chút 

nào chắc thật, vì nghĩa ấy nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, các pháp như như, pháp tính, thật tế đều vào trong Bát nhã, vì nghĩa 

ấy nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, Bát nhã ba la mật không có pháp hoặc hợp hoặc tán, hoặc sắc hoặc vô 

sắc, hoặc có thể thấy, hoặc không thể thấy, hoặc có đối, hoặc không đối, hoặc 

hữu lậu, hoặc vô lậu, hoặc hữu vi, hoặc vô vi, vì sao?  Vì Bát nhã ba la mật ấy vô 

sắc, vô hình, vô đối, là một tướng, nghĩa là vô tướng. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bát nhã ba la mật ấy hay sinh hết thảy pháp, hết thảy lạc 

thuyết biện tài, chiếu sáng tất cả; Bát nhã ba la mật ấy ma hoặc ma trời, Thanh 

văn, Bích chi Phật, người, và các hàng Phạm chí, ngoại đạo; những người oán 

thù, hung ác không thể phá hoại vị Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, vì sao?  Vì 

những hạng người kia đều không thể có được trong Bát nhã ba la mật.  Bồ Tát 

ấy nên như vậy hành theo nghĩa Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát muốn hành nghĩa Bát nhã ba la mật sâu xa nên hành 

nghĩa vô thường, nghĩa khổ, nghĩa không, nghĩa vô ngã, cũng nên hành nghĩa 

khổ  trí,  nghĩa  tập  trí,  nghĩa  diệt  trí,  nghĩa  đạo  trí,  nghĩa  pháp  trí,  nghĩa  loại  trí, 

nghĩa thế trí, nghĩa tha tâm trì, nghĩa tận trí, nghĩa vô sinh trí, nghĩa như thật trí. 

Như vậy, Bồ Tát vì nghĩa Bát nhã ba la mật nên hành Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, Trong Bát nhã ba la mật sâu xa 

ấy, nghĩa với phi nghĩa đều không thể có được, làm sao Bồ Tát vì nghĩa Bát nhã 

ba la mật sâu xa nên hành Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Bồ Tát vì nghĩa Bát nhã ba la mật nên nghĩ như vầy:  Tham 

dục  là  chẳng  phải  nghĩa,  nghĩa  ấy  không  nên  hành;  sân  hận,  ngu  si  là  chẳng 

phải nghĩa, nghĩa ấy không nên hành; hết thảy tà kiến là chẳng phải nghĩa, nghĩa 

ấy không nên hành, vì sao?   Vì tướng ba độc "như" không có nghĩa, không có 

chẳng  phải  nghĩa;  vì  hết  thảy  tướng  tà  kiến  "như"  không  có  nghĩa,  không  có 

chẳng phải nghĩa.  Lại nữa, Bồ Tát nên nghĩ rằng:  Sắc chẳng phải nghĩa, chẳng 

phải phi nghĩa, cho đến thức chẳng phải nghĩa, chẳng phải phi nghĩa; Thí Ba la 

mật cho  đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác chẳng phải nghĩa, chẳng  phải 

phi nghĩa, vì sao?  Vì khi Phật được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, không 

có  pháp  có  thể  được  hoặc  nghĩa  hoặc  chẳng  phải  nghĩa.   Có  Phật,  không  có 

Phật  thì  các  pháp  tánh  vẫn  thường  trú,  không  có  nghĩa,  không  có  chẳng  phải 

nghĩa.  Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật nên xa lìa nghĩa và chẳng phải nghĩa. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng:  Bạch Đức Thế Tôn, cớ gì Bát nhã ba la mật chẳng 

phải nghĩa, chẳng phải phi nghĩa? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:  Vì hết thảy pháp hữu vi không có tướng làm, vì vậy nên Bát 

nhã ba la mật chẳng phải nghĩa, chẳng phải phi nghĩa. 

Bạch Đức Thế Tôn, hết thảy hiền thánh hoặc Phật hoặc đệ tử Phật đều lấy vô vi 

làm nghĩa, cớ sao Phật nói Bát nhã ba la mật không có nghĩa, chẳng phải nghĩa? 

Phật dạy:  Tuy hết thảy hiền thánh hoặc Phật hoặc đệ tử Phật đều lấy vô vi làm 

nghĩa,  nhưng  cũng  không  vì  vậy  tăng  thêm,  cũng  không  vì  vậy  giảm  bớt.   Thí 

như hư không "như" không thể tăng thêm chúng sinh, không thể giảm bớt chúng 

sinh.  Như vậy, Bát nhã ba la mật của Bồ Tát không thêm không bớt. 

Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát học Bát nhã ba la mật vô vi được trí Nhất thiết chủng 

chăng? 

Phật dạy:  Như vậy, như vậy, Bồ Tát học Bát nhã ba la mật vô vi ấy sẽ được trí 

Nhất thiết chủng, không vì hai pháp. 

Bạch đức Thế Tôn, pháp không hai có thể được pháp không hai chăng? 

Phật dạy:  Không. 

Tu Bồ Đề thưa:   Pháp hai có thể được pháp không hai chăng? 

Phật dạy:  Không. 

Tu Bồ Đề thưa:  Bồ Tát nếu không do pháp hai, không do pháp không hai, làm 

sao được trí Nhất thiết chủng? 

Phật dạy:  Không có gì được tức là được, vì thế được, không có gì được. 

Luận:  Tu Bồ Đề lại hỏi:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không có tướng 

tạo tác, tướng sinh khởi, làm sao phân biệt có ba thừa?  Phật chấp thuận ý ấy và 

nói  nhân  duyên:   Kẻ  phàm  phu  chưa  đắc  đạo  chấp  trước  năm  uẩn,  cũng  chấp 

trước  pháp  không,  không  tạo  tác,  không  sinh  khởi  cho  nên  sinh  nghi,  làm  sao 

phân biệt có ba thừa?  Còn ông đã đắc đạo, không chấp trước năm uẩn, không 

chấp  trước  pháp  không,  không  tạo  tác,  không  sinh  khởi,  cớ  sao  sinh  nghi? 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Ta dùng năm mắt xem còn không thấy các 

pháp sắc..., huống gì người cuồng không có mắt mà muốn thấy được? 

Tu Bồ Đề hỏi:  Nếu không có pháp, không có chúng sinh, vì sao nói có ba nhóm 

chúng sinh? 

Phật đáp:  Ta xem chúng sinh một nhóm còn không thể có được thì làm sao có 

ba?   Chỉ  vì muốn phá trừ điên đảo  cho chúng  sinh nên phân  biệt có ba.  Hạng 

người phá được điên đảo gọi là nhóm chánh định; hạng người chắc chắn không 

phá được điên đảo là hạng tà định; hạng người gặp được nhân duyên thời có 

thể phá, không được thời không thể phá điên đảo là thuộc  nhóm bất định; đều là 

nói theo pháp thế tục, chẳng phải chơn đệ nhất nghĩa. 

Hỏi:   Phật  thật  ở  trong  đệ  nhất  nghĩa  đắc  đạo,  cớ  gì  đáp  với  Tu  Bồ  Đề  rằng 

không? 

Đáp:  Phật dạy:   Tu Bồ Đề vì hàng Bồ Tát mới phát tâm nên hỏi, vì thế Phật đáp 

không, vì sao?  Vì rong pháp điên đảo chấp có còn không thể trú, huống hồ gì trú 

trong đệ nhất nghĩa không có gì!  Thế nên Tu Bồ Đề nghi:  Nếu không trú cả hai 

nơi,  thời  sẽ  không  có  Thế  Tôn,  không  được  thành  Chánh  giác  ư?   Nên  Phật 

đáp:  Thật được đạo Vô thượng chánh đẳng chánh giác, chỉ không trú chỗ nào. 

Tính hữu vi hư dối không thật, tính vô vi không, không có gì của chính nó, cho 

nên không thể trú.   Trong đây Phật muốn nói rõ việc ấy nên nêu ví dụ hóa Phật:  

Như hóa Phật không trú trong tính hữu vi, không trú trong tính vô vi mà có thể đi 

lại thuyết pháp. 

Hỏi:  Người biến hóa đi lại thuyết pháp thời có thể được, làm sao có thể hành 

Thí Ba la mật được? 

Đáp:  Không nói người biến hóa thực hành được, mà chỉ mắt chúng sinh thấy tợ 

như có thật hành.  Việc biến hóa ấy như trong kinh nói, cho đến tu phiến đa. Ý 

Tu Bồ Đề đã tin chịu, mỗi mỗi nhân duyên người  biến hóa  và Phật thật không 

khác nhau, nhưng vẫn còn chút nghi nên hỏi Phật:  Nếu không có phân biệt thời 

phước đức cúng dường Phật thật cho đến khi được Vô dư Niết bàn không cùng 

tận, vậy phước đức cúng dường hóa Phật cũng không cùng tận ư?   Phật đáp:  

Cúng dường hóa Phật, Phật thật, phước ấy không khác nhau, vì sao?  vì Phật 

chứng được thật tướng các pháp nên phước đức cúng dường không cùng tận, 

hóa Phật cũng chẳng lìa thật tướng nên cúng dường hóa Phật, tâm không thể 

khác, phước kia cũng vậy. 

Hỏi:  Hóa Phật không có công đức mười lực..., làm sao bằng Phật thật? 

Đáp:  Công đức mười lực... đều vào trong thật tướng, nếu mười lực xa lìa thật 

tướng thời chẳng phải là Phật pháp, bị rơi vào tà kiến điên đảo. 

Hỏi:  Nếu như vậy, Phật thật, hóa Phật chắc chắn có thật tướng, cớ sao nói đem 

ác tâm làm thân Phật chảy máu mắc tội nghịch? 

Đáp:   Trong  kinh  chỉ  nói  đem  ác  tâm  làm  thân  Phật  chảy  máu,  chứ  không  nói 

Phật  thật  hay  hóa  Phật.   Nếu  cúng  dường  hóa  Phật  được  đầy  đủ  phước,  thời 

nếu đem ác tâm hủy báng cũng phải mắc tội nghiệp; vì người ác định gọi hóa 

Phật là Phật thật nên đem ác tâm làm Phật chảy máu, bèn mắc tội nghịch. 

Hỏi:  Nếu như vậy, cớ gì trong Luật tạng nói giết hóa nhân không phạm giới sát? 

Đáp:  Trong Luật tạng đều vì việc thế gian, nhiếp chế chúng Tăng nên kiết giới, 

chứ không luận thật tướng, vì sao?  Vì theo Luật tạng có người, có chúng sinh 

theo giả danh mà kiết giới, vì hộ trì Phật pháp nên không xem tội đời sau nhiều 

ít.     Lại,  tội  nặng  đời  sau  trong  Luật  lại  xem  nhẹ,  như  đạo  nhân  đánh  chết  trâu 

dê, tội nặng mà giới nhẹ, còn đạo nhân tán thán người nữ thì đối với giới là nặng 

mà tội đời sau lại nhẹ.  Giết trâu dê biến hóa thời mọi người không cơ hiềm cũng 

không dị nghị nhưng tự mắc tội trong tâm;  nếu giết trâu dê thật và trâu dê biến 

hóa mà tâm không cho là khác nhau thời mắc tội  như nhau. Nhưng ý của Phật 

chế giới là vì bị mọi người cơ hiềm nên là nặng, thế nên trong kinh nói ý nghiệp 

rất nặng, chứ không phải thân nghiệp, khẩu nghiệp.  Như người làm việc bố thí 

lớn  mà  không  bằng  người  hành  từ  tam  muỗi,  vì  hành  từ  tam  muội  xem  chúng 

sinh không có sở đắc nên tự được vô lượng phước; người tà kiến dứt thiện căn, 

tuy không não hại chúng sinh mà bị vào địa ngục A tỳ.  Thế nên cúng dường hóa 

Phật, Phật thật với tâm bình đẳng thời phước cũng bình đẳng. 

*Lại nữa, trong đây Phật nói, gác qua việc hóa Phật đầy đủ tướng sáng, nếu có 

người thấy tượng đất đá mà có từ tâm niệm Phật thời người ấy cho đến khi hết 

khổ, phước kia không cùng tận.  Lại, gác qua việc tượng đất đá, nếu người có 

tâm  cung  kính,  tuy  không  thấy  tượng  Phật  mà  vì  nghĩ  đến  Phật,  dùng  hoa  rải 

giữa hư không để cúng dường, phước ấy cũng được dứt hết khổ.  Lại gác qua 

việc rải hoa, chỉ một lần xưng "nam mô Phật", người ấy cũng cho đến được hết 

khổ, phước kia không cùng tận. 

Hỏi:   Tại  sao  chỉ  xưng  suông  danh  tự  "Nam  mô  Phật"  bèn  được  hết  khồ,  mà 

phước kia không cùng tận? 

Đáp:  Vì người ấy từng nghe công đức của Phật hay độ thoát khổ già, bệnh, chết 

cho chúng sinh, nên hoặc cúng dường nhiều ít và xưng danh hiệu Phật, được vô 

lượng phước; cũng đến khi hết khổ, phước không cùng tận.  Thế nên, vì phước 

điền vô lượng nên tuy tâm nhu nhuyến bố thí, phước kia cũng không cùng tận. 

Có các nhân duyên và thí dụ như vậy nên Phật thật, hóa Phật không khác nhau. 

Cúng  dường  nơi  phước  điền  của  Phật,  phước  kia  vô  lượng,  vì  thật  tướng  hết 

thảy pháp không khác biệt. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu thật tướng các pháp không phá hoại nên 

hai Phật không khác, nay  Phật phân biệt thuyết pháp,  nói  ấy là sắc, ấy là thọ, 

tưởng, hành, thức cho đến ấy là hữu vi, ấy là vô vi há không phá hoại thật tướng 

các pháp ư? 

Phật đáp:  Này Tu Bồ Đề, Phật tuy mỗi mỗi phân biệt thuyết pháp, chỉ dùng ngôn 

thuyết muốn cho chúng sinh được giải thoát, mà tâm Phật không vướng mắc gì. 

Nếu hai Phật cùng nói với nhau không nên nói danh tự, vì chúng sinh không hiểu 

kịp Phật nên muốn dẫn chúng sinh hiểu biết mà nói thiện nói ác, như trong kinh 

Pháp Hoa nói ví dụ Nhà lửa, dùng ba xe để dụ dẫn các người con ra khỏi nhà. 

Chỉ dùng danh tướng thuyết pháp mà không phá hoại đệ nhất nghĩa. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Tuy dùng danh tướng vì chúng sinh thuyết pháp, không có thật 

sự, như vậy há không hư dối ư? 

Phật đáp:  Thánh nhân nói theo thế tục, trong đó không có chỗ chấp trước danh 

tướng.   Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:   Nếu  phàm  phu  nói  khổ  thời  chấp 

danh thủ tướng, chư Phật và đệ tử miệng nói khổ mà tâm không chấp trước, nếu 

chấp trước thời không gọi là khổ thánh đế.  Khổ đế tức là danh tướng, không có 

chơn thật nhất định, phàm phu chấp trước cũng là danh tướng, không có chơn 

thật  nhất  định,  làm  sao  trong  danh  tướng  "không"  lại  chấp  trước  danh  tướng 

"không"?  Nếu trong danh tướng không mà chấp trước danh tướng thời đối với 

Không ấy cũng nên chấp trước Không; vô tướng cũng nên chấp trước vô tướng, 

vô tác cũng nên chấp trước vô tác, cho đến tính vô vi cũng nên chấp trước tính 

vô vi.  Pháp ấy đều như tướng khổ đế của phàm phu, chỉ có danh tướng, danh 

tướng  cũng  không  trú  trong  danh  tướng.     Bồ  Tát  vào  trong  pháp  môn  danh 

tướng ấy trú trong danh tướng Bát nhã ấy nên quán sát hết thảy pháp không có 

thật. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Nếu hết thảy pháp chỉ có danh tướng, Bồ Tát làm sao phát tâm 

như trong kinh nói? 

Phật đáp:  Nếu hết thảy pháp chỉ có danh tướng, trong danh tướng, danh tướng 

cũng không; pháp ấy đều rốt ráo không, vào Như, pháp tánh, thật tế;    thế nên 

Bồ Tát có thể phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cho đến có thể dùng 

pháp  tam  thừa  độ  chúng  sinh.   Nếu  pháp  có  thật  tướng  nhất  định,  chẳng  phải 

danh tướng tức là không có sinh diệt, vì không có sinh diệt nên không có Khổ, 

Tập, Diệt, Đạo, làm sao đem pháp Nhị thừa độ chúng sinh?  Nếu các pháp chỉ là 

danh tự suông không có thật, cũng không sinh diệt, vì không sinh diệt nên không 

có Khổ, Tập, Diệt, Đạo thời làm sao có thể độ? Nay Bồ Tát biết hết thảy pháp 

danh  tướng  "không"  thời   xa  lìa  điên  đảo  của  thế  gian,  cũng  biết  danh  tướng 

"không", cũng xa lìa danh tướng  "không".  Như vậy, lìa có lìa không, ở vào trung 

đạo có thể độ chúng sinh.  Ý Phật muốn nói:  Bồ Tát hành Bát nhã trung đạo ấy 

được trí Nhất thiết chủng. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề muốn nạn hỏi nên trước ấn định lời Phật, mới hỏi:  Thế Tôn 

nói   trí Nhất thiết chủng ư? 

Phật dạy:  Ta nói trí Nhất thiết chủng. 

Lại hỏi:  Phật thường nói ba trí, ba trí có gì sai khác? 

Phật dạy:  Nhất thiết trí là trí của Thanh văn, Bích chi Phật, vì sao?  Vì Nhất thiết 

là trong sáu căn, ngoài sáu trần mười hai nhập; trí Thanh văn, Bích chi Phật biết 

được  tướng  chung  của  pháp  ấy  đều  và  vô  thường,  khổ,  không,  vô  ngã.   Đạo 

chủng trí là trí của Bồ Tát.  Đạo có bốn thứ là:  Đạo thọ phước lạc trong cõi nhân 

thiên;  nghĩa  là  gieo  trồng  phước  đức  thọ  quả  báo  phước  lạc  trong  trời,  người, 

cọng  với  ba  thừa  đạo  thành  bốn.   Pháp  của  Bồ  Tát  là  dẫn  đường  cho  chúng 

sinh, đưa vào trong đại đạo.  Nếu người không thê vào đại đạo thì đưa vào Nhị 

thừa; nếu người không thể vào Niết bàn, thời đưa vào phước lạc cõi người cõi 

trời,  làm  nhân  duyên  cho  Niết  bàn.   Đạo  phước  lạc  của  thế  gian  là  mười  điều 

thiện và phước đức bố thí; ba mươi bảy phẩm trợ đạo là đạo của Nhị thừa; ba 

mươi bảy phẩm trợ đạo và sáu Ba la mật là đạo của Bồ Tát, Bồ Tát nên biết rõ 

ràng các đạo.  Bồ Tát dùng Phật đạo để làm lợi mình, lợi người và dùng ba đạo 

kia chỉ vì chúng sinh; ấy gọi là đạo chủng trí của Bồ Tát. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Cớ gì đạo chủng trí là việc của Bồ Tát. 

Phật đáp:  Bồ Tát nên đầy đủ hết thảy đạo, cùng đạo ấy giáo hóa chúng sinh, tuy 

ra vào đạo ấy mà chưa giáo hóa chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật, thời không 

thủ chứng; khi đầy đủ việc ấy, vậy sau mới ngồi đạo tràng thủ chứng.  Thế nên 

đạo chủng trí là việc của Bồ Tát. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Bồ Tát trú ở chỗ nào thủ chứng thật tế?  Ý Tu Bồ Đề muốn hỏi:  

Nếu ở trong đạo thủ chứng thời việc ấy không đúng, vì có hai lỗi:  Một là người 

còn có kiết sử không thể có chánh trí rốt ráo thanh tịnh;  nếu có thời không khác 

gì với Phật, nếu khác mà còn phiền não tập khí nên phải có sai lầm.  Hai là hết 

thảy pháp hữu vi đều là hư dối, do hòa hợp nên có, giả danh không có chơn thật 

nhất định, thế nên Phật đáp không.    Bấy giờ Tu Bồ Đề hoặc nghĩ rằng:  Đạo mà 

Phật chứng được rất sâu, không thể biết tận đáy, thế nên lại hỏi:   Bồ Tát trú chỗ 

nào thủ chứng thật tế?  Phật hỏi ngược lại Tu Bồ Đề. 

Hỏi:  Cớ gì Phật không đáp thẳng mà hỏi ngược lại Tu Bồ Đề? 

Đáp:  Tu Bồ Đề đối với  đạo sở đắc rõ ràng không lầm, vì quí chuông pháp sở 

chứng của Phật, đối với bốn câu hý luận như còn có tâm chấp trước, không hiểu 

rõ nên hỏi.  Vì thế Phật lấy chỗ sở chứng của Tu Bồ Đề hỏi ngược lại:   Khi ông 

đắc đạo là ở trong bốn câu chứng đắc ư?  Đáp:  Thưa không, con không có chỗ 

trú mà được sạch hết lậu hoặc.  Phật dạy:   Ông không có chỗ trú mà tâm được 

giải thoát, thời nên biết Bồ Tát cũng như vậy, không ở trong bốn câu mà chứng 

thật tế, cho nên Phật hỏi ngược lại. 

Lại có người hỏi:  Trong bốn cách đáp, đây là đáp bằng cách hỏi ngược lại. 

Hỏi:  Tu Bồ Đề ở trong Kim cang tam muội tam được giải thoát, cớ gì nói không 

trú trong đạo? 

Đáp:  Trú là thủ tướng pháp thật có nhất định; người ấy lại cầu thắng pháp vô vi 

nên không gọi là trú nơi pháp hữu vi, vì không cần dùng nên không trú trong đó. 

Lại có người nói:  Danh tướng ấy trong pháp phàm phu còn có phân biệt là Kim 

cang, là giải thoát; còn chứng được pháp vô tướng thời không phân biệt gì.  Phật 

vì pháp vô tướng nên hỏi ngược lại Tu Bồ Đề:  Ông không nên lấy danh tướng 

mà hỏi, ông không nên lấy danh tướng mà vấn nạn. 

Trí Nhất thiết chủng là trí của Phật.   Trí Nhất thiết chủng là trí thông suốt không 

ngại đối với hết thảy pháp ba đời, biết rõ lớn nhỏ, tinh thô, không việc gì không 

biết.  Phật tự nói nghĩa của trí Nhất thiết chủng, có hai tướng:  Một là thông suốt 

thật tướng các pháp, là tướng tịch diệt, như nước trong biển lớn, gió không thể 

lay động, vì nó sâu thẳm, sóng mòi không khởi lên; trí Nhất thiết chủng cũng như 

vậy,  gió  hý  luận  không  thể  làm  lay  động;  hai  là  đối  hết  thảy  pháp  có  thể  dùng 

danh tướng, văn tự, ngữ ngôn thông suốt rõ ràng vô ngại, bao nhiếp hai việc có 

không,  nên  gọi  là  trí  Nhất  thiết  chủng.   Có  người  nói:   Mười  trí  lực,  bốn  việc 

không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không sinh đều là tướng trí tuệ hòa 

hợp; ấy gọi là trí Nhất thiết chủng.  Lại có người nói:  Từ Kim cang tam muội, thứ 

lớp  được  vo  ngại  giải  thoát  nên  hoặc  lớn  nhỏ,  xa  gần,  cạn  sâu,  khó  dễ  không 

việc  gì  không  biết.   Có  vô  lượng  nhân  duyên  như  vậy  nên  gọi  là  trí  Nhất  thiết 

chủng. 

Tu  Bồ  Đề  nghe  xong  hỏi  Phật:   Phật  phân  biệt  trí  tuệ  có  cao,  vừa,  thấp,  vậy 

phiền não do trí tuệ đoạn trừ có sai khác chăng? 

Phật đáp:  Không có sai khác.  Khi đang đoạn trừ thời có sai khác, đoạn trừ xong 

rồi  thời  không  có  sai  khác;  thí  như  lưỡi  dao  có  bén,  lụt,  nên  khi  chặt  có  chậm 

mau; khi chặt xong không có sai khác.  Như Lai đối với phiền não và tập khí đều 

dứt hết, còn Thanh văn, Bích chi Phật chỉ dứt phiền não mà tập khí đang còn. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Ba cách đoạn phiền não hư Phật nói là hữu vi hay là vô vi?  Phật 

đáp:  Đều là vô vi. 

Lại hỏi:  Trong pháp vô vi có thể có sai khác chăng? 

Phật đáp:   Pháp ấy vô tướng, vô lượng, làm sao có thể có sai khác? 

Lại hỏi:  Nếu không có sai khác thời làm sao nói trong sự đoạn trù ấy còn sót lại 

hay không còn sót lại? 

Phật đáp:  Tập khí không gọi là phiền não thật; có người tuy dứt tất cả phiền não 

mà nơi thân và miệng cũng có tướng phiền não xuất hiện, phàm phu thấy nghe 

tướng ấy thời khởi tâm bất tịnh.  Thí như A la hán Mật bà tư tra năm trăm đời ở 

giữa loài khỉ, nên nay tuy được thành A la hán mà vẫn còn tập khí leo trèo cây 

cối, người ngu trông thấy liền sinh kiêu mạn nói vị Tỳ kheo ấy giống như khỉ;  vị 

A la hán ấy không có tâm phiền não nhưng còn có thói quen cũ.  Lại như A la 

hán  Tất  lăng  già  bà  sa  năm  trăm  đời  sinh  trong  nhà  Bà  la  môn,  tập  quen  tâm 

khinh miệt, nên khi được thành A la hán mà còn nói với thần sông Hằng rằng:  

Tiểu tỳ phải ngưng chảy để cho ta đi qua.  Thần sông Hằng nổi giận, đến cáo tố 

với Phật.  Phật dạy ông sám hối, ông còn xưng là tiểu tì.  Tập khí của phiền não 

thân nghiệp và khẩu nghiệp như vậy, hàng Tiểu thừa chưa dứt sạch, còn Phật 

không có việc ấy.  Như một Bà la môn ác khẩu, trong một lúc lấy năm trăm việc 

mắng Phật, Phật không có sắc giận.  Tâm Bà la môn bèn hoan hỷ, liền trong một 

lúc lấy năm trăm  việc hay tán thán Phật, Phật cũng không có sắc mừng.  Nên 

biết, phiền não tập khí Phật đã sạch hết, lành và dữ không khác nhau. 

Lại, Phật khi mới đắc đạo, từ trong công đức thật đã tỏa ra tiếng tăm tốt đẹp, chỉ 

có  Phật  tự  biết;  và  việc  Bà  la  môn  giết  người  con  gái  Phạm  chí  Tôn  đà  lị 

(Sondari), đem xác bỏ bên Tinh xá để vu khống Phật, tiếng dữ đồn xa, Phật đối 

với hai việc ấy tâm không đổi khác, cũng không lo mừng.  Lại, Phật vào làng Bà 

la  môn  khất  thực,  mang  bát  không  trở  về,  hoặc  được  hàng  trời  người  cúng 

dường, hoặc trong ba tháng phải ăn cơm bằng lúa nuôi ngựa, hoặc trời Đế thích 

dùng món ăn trời để cúng dường, hoặc Phật ở lại trong rừng A la bà già bị chông 

gai, gió rét, hoặc ở trong vườn Hoan hỷ, ở trên tảng đá trắng báu lớn của Chư 

thiên mềm dịu, trơn láng; hoặc nằm trên tọa cụ của Chư thiên... đối với những 

việc tốt xấu, lành dữ như vậy, tâm Phật không lo mừng.  Lại như Đề bà đạt đa 

đem sân tâm lăn đá đến  Phật, hoặc La  hầu la đem tâm cung kính chấp tay lễ 

Phật,  đối  với  hai  người  ấy,  tâm  Phật  bình  đẳng  thương  yêu  như  yêu  đôi  mắt 

mình.   Có những điều gây loạn như vậy, Phật không có tư tường dối khác.  Thí 

như vàng thật, đốt, mài, dũa, sắc nó không biến đổi.  Phật trải qua các việc ấy, 

tâm không có thêm bớt, nên có thể biết các tập khí phiền não yêu ghét, Phật đều 

dứt sạch. 

Tu Bồ Đề thưa:  Nếu trong thật tướng các pháp hoặc đạo, hoặc Niết bàn, không 

có gì của chính nó, nếu không có gì của chính nó thời cớ sao phân biệt đây là Tu 

đà hoàn, đây là Bích chi Phật chưa dứt hết tập khí, còn Phật đã dứt hết tập khí? 

Phật dạy:  Ba thừa của bậc thánh đều do pháp vô vi mà có sai khác.  Tuy nhân 

nơi  vô  vi mà  có sai  khác, song  đối  với pháp  vô  vi có thể nói được.  Tu Bồ Đề 

muốn ấn định lời Phật nên hỏi:  Thật do pháp vô vi nên có sai khác ư? 

Phật đáp:  Theo danh tướng ngữ ngôn của thế tục nên có thể phân biệt sai khác, 

còn trong đệ nhất nghĩa không có phân biệt, vì sao?  Vì trong đệ nhất nghĩa, hết 

thảy đường ngôn ngữ dứt, hết thảy chỗ tâm hành dứt, chỉ vì các bậc Thánh đã 

dứt kiết sử nên nói có đời sau; đời sau là Vô dư Niết bàn. 

Tu  Bồ  Đề  hỏi:   Các  pháp  tự  tướng  không,  nên  đời  trước  không  thể  có  được, 

huống gì đời sau?  Vì sao?  Vì nhân đời trước nên có đời sau? 

Phật  hứa khả lời ấy:  Vì chúng sinh  không biết các pháp tự  tướng không,  nên 

Phật nói đời trước đời sau, chứ trong các pháp tự tướng không, đời trước đời 

sau không thể có được, vì sao?  Vì trước có sinh thời sau có già chết!  Nếu lìa 

già chết có sinh thời không chết mà sinh?   Cái sinh ấy không có nhân duyên? 

Nếu trước có già chết sau có sinh, không sinh làm sao có già chết?   Trước và 

sau đã không thể có được thời cùng một lúc   cũng không thể có được?  Vì thế 

nên nói trong pháp tự tướng không, không có đời trước đời sau.  Phật dạy:  Như 

vậy, như vậy, Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên do pháp không tự tướng mà hành Bát nhã, 

nội ngoại pháp cho đến Phật pháp đều không vướng mắc. 

Hỏi:  Từ trước lại đây thường nói tướng Bát nhã, cớ gì nay còn hỏi? 

Đáp:  Không chỉ hỏi tướng mà còn hỏi Phật thường nói Bát nhã ba la mật, lấy 

nghĩa gì nên gọi là Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy:  Vì sự đệ nhất độ hết thảy pháp qua đến bờ kia, gọi là Bát nhã ba la 

mật.     Đệ  nhất  độ  là  hàng  Thanh  văn  dùng  trí  thấp  độ  mà  qua;  hàng  Bích  chi 

Phật  dùng  trung  trí  mà  qua,  còn  đối  với  hàng  Bồ  Tát  dùng  thượng  trí  mà  qua, 

nên gọi là đệ nhất độ. 

*Lại nữa, phiền não có chín:  Thượng, trung, hạ mỗi bậc có ba; trí tuệ cũng có 

chín bậc:  Trí tuệ hạ hạ, là trí từ độn căn Tu đà hoàn, cho đến trí thượng hạ là trí 

của đệ nhất Thanh văn Xá lợi phất; bậc trí thượng trung là trí Bích chi Phật; bậc 

trí thượng thượng là Bồ Tát.  Dùng thượng thượng trí độ thoát nên gọi là đệ nhất 

độ.  Đối với Thanh văn, Bích chi Phật chỉ tướng chung độ thoát, nơi tướng riêng 

có phần ít.  Còn Bồ Tát đối với hết thảy pháp tướng chung, tướng riêng đều biết 

rõ ràng, nên gọi là đệ nhất độ. 

*Lại  nữa,  khi  Bồ  Tát  độ  thoát,  trí  tuệ  biết  khắp  pháp  có  thể  biết,  còn  hàng  Nhị 

thừa đối với pháp có thể biết, trí không biến khắp được, nên gọi là đệ nhất độ. 

*Lại  nữa,  đệ  nhất  độ  là  hàng  Đại  thừa  phước  đức,  trí  tuệ,  sáu  Ba  la  mật,  ba 

mươi bảy pháp trợ đạo đầy đủ nên an ổn đi qua. 

*Lại nữa, chư Phật, đại Bồ Tát và chư thiên đều đến giúp đỡ, an ổn được độ; 

như người cỡi thuyền bảy báu, sửa sang dụng cụ đi đường đầy đủ, chắc chắn; 

trên thuyền đủ thứ đồ ăn ngon, có người dẫn đường tốt, lại gặp gió thuận, thời 

có  thể  vượt  qua  tốt  đẹp.   Nếu  người  cỡi  chiếc  bè  cỏ  đi  qua  chỗ  ghê  sợ  thời 

không gọi là vượt qua tốt. 

*Lại nữa, Phật nói người ba thừa do Bát nhã ba la mật mà vượt đến bờ bên kia 

Niết bàn, dứt mọi ưu khổ; vì nghĩa ấy nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, trong Bát nhã ba la mật, hết thảy pháp trong ngoài, lớn nhỏ, tư duy, trù 

lượng, phân biệt, truy tìm cho đến nhỏ như mảy bụi, không có cái gì bền chắc. 

Khi đến tướng vi trần thời không thể phân chia; tâm tâm số pháp trong một niệm 

cũng không thể phân chia; trong Bát nhã ba la mật ấy tâm và sắc đều phá hoại, 

truy tìm không thể có được chắc thật; vì nghĩa ấy nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, Bát nhã là tuệ, Ba la mật là đến bờ kia.  Bờ kia là cùng tận bờ mé của 

hết thảy trí tuệ.  Trí tuệ là tướng không thể phá hoại, tướng không thể phá hoại 

tức  là  Như,  thật  tế,  pháp  tính,  vì  nó  thật  nên  không  thể  phá  hoại;  ba  việc  đó 

nhiếp vào trong Bát nhã nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

*Lại nữa, Bát nhã ba la mật không có pháp với pháp hoặc hợp, hoặc tán, vì rốt 

ráo  không.   Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  không  sắc,  không  hình,  không  đối,  chỉ  một 

tướng đó là không có tướng.  Nghĩa ấy như trước đã nói.  Có các nhân duyên 

như vậy nên gọi là nghĩa Bát nhã. 

Nay sẽ nói nghĩa Bát nhã.  Nghĩa là Bát  nhã có thể sinh ra tất cả trí tuệ, thiền 

định, lạc thuyết biện tài.  Do lực Bát nhã nên diễn thuyết một câu mỗi mỗi  làm 

trang nghiêm cùng kiếp không hết.  Chỗ mặt trời mặt trăng, sao không thể chiếu 

đến, Bát nhã ba la mật chiếu được.  Bát nhã phá bóng tối vô minh tà kiến.  Ma 

hoặc  ma  dân  hoặc  người  cầu  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  ngoại  đạo,  người  ác 

không thể phá hoại, vì sao?  Vì Bồ Tát hành Bát nhã, các người ấy đều không 

thể có được ở trong Bát nhã. 

*Lại nữa, nếu hành giả nhất tâm tín thọ, đọc tụng thời các người ác không thể 

tìm được chỗ thuận tiện, huống gì hành giả nhớ nghĩ đúng, làm đúng như nói. 

Như vậy, Bồ Tát nên hành nghĩa Bát nhã ấy.  Nghĩa Bát nhã là nghĩa vô thường, 

nghĩa khổ, không, vô ngã, trí bốn đế, tận trí, vô sinh trí, pháp trí, loại trí, thế trí, 

tha tâm trí, như thật trí nên hành Bát nhã.  Bát nhã ấy như biển cả có các báu 

vật hoặc lớn hoặc nhỏ, duy nhất là ngọc như ý.  Bát nhã cũng có các châu báu 

trí tuệ, đó là:  Bốn thánh hạnh vô thường, khổ, không, vô ngã, mười trí, duy nhất 

có như thật trí giống như ngọc như ý. 

Hỏi:  Như phẩm trước nói, hành theo thường hoặc vô thường không gọi là hành 

Bát nhã ba la mật, nay cớ sao nói:  Hành nghĩa vô thường... nên hành Bát nhã 

ba la mật? 

Đáp:  Tôi đã đáp như trước:  Vô thường có hai thứ:  Nếu tâm chấp trước hý luận 

và hý luận  vô thường thời không gọi là hành Bát nhã; nếu không có tâm chấp 

trước, không hý luận vô thường là phá điên đảo chấp thường.  Lại không tự sinh 

tâm chấp trước, ấy gọi là hành Bát nhã. 

Hỏi:  Trong Tam tạng chỉ có mười trí, sao trong đây có thêm như thật trí? 

Đáp:  Thế nên gọi là Đại thừa.  Đại pháp hay hàm thọ tiểu pháp, tiểu pháp không 

hàm thọ được đại pháp. 

Hỏi:  Mười trí có thể tướng riêng, còn như thật trí có tướng gì? 

Đáp:  Có người nói:  Biết được thật tướng các pháp là như như, pháp tính, thật 

tế, gọi là tướng như thật trí.  Trong đây Phật nói như thật trí là chỉ cho trí Phật có 

được, vì sao?  Vì người nào chưa sạch, còn có vô minh thời không thể biết như 

thật.  Hàng Nhị thừa và Đại Bồ Tát tập khí chưa sạch nên không thể biết khắp 

hết thảy pháp, hết thảy chủng, không gọi là như thật trí, chỉ có Phật đối với hết 

thảy vô minh dứt sạch, không còn thừa nên có thể biết như thật. 

Hỏi:  Nếu ngoài Phật lại không có người nào có như thật trí, thời hàng Nhị thừa 

làm sao được Niết bàn, hàng Bồ Tát làm sao được vô sinh nhẫn? 

Đáp:  Như thật trí có hai:  Một là biến khắp, đầy đủ, hai là chưa đầy đủ.  Đầy đủ 

là Phật, chưa  đầy  đủ là Nhị thừa  và  đại Bồ Tát.  Thí như trong nhà tối,  vì cần 

việc nên đốt đèn; việc làm xong sau lại đốt đèn, ánh sáng càng tỏ thêm.  Nhà tối 

có hai phần, một phần ngọn đèn trước đã trừ, phần thứ hai ngọn đèn sau  trừ. 

Bóng tối phần thứ hai hợp với ánh sáng ngọn đèn đầu, nếu không như vậy thời 

ngọn đèn thứ hai vô dụng.  Như vậy, trí tuệ của hàng Nhị thừa và đại Bồ Tát tuy 

đã  phá  vô  minh,  song  phần  vô  minh,  mà  trí  tuệ  Phật  trừ  được  các  người  trên 

không thể trừ; không được nói ngọn đèn đầu không chiếu sáng.  Như vậy, không 

được nói trí tuệ của hàng Nhị thừa, Bồ Tát là biết khắp như thật.  Trí biết khắp 

như thật là trí Phật, còn trí như thật là trí chung của Nhị thừa và Bồ Tát. 

Tu  Bồ  Đề  hỏi:   Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  trong  Bát  nhã  thâm  sâu,  nghĩa  và  phi 

nghĩa đều không thể có được, làm sao nói Bồ Tát vì nghĩa Bát nhã thâm sâu nên 

hành Bát nhã? 

Phật đáp:  Các phiền não tham dục là phi nghĩa không nên hành.  Các pháp có 

ba phần:  Các phiền não tham dục là phi nghĩa; các thiện pháp sáu Ba la mật... 

là  nghĩa;  sắc  pháp  vô  ký  nên  chẳng  phải  nghĩa  chẳng  phải  phi  nghĩa.   Nếu  có 

người đối với phiền não và người gây phiền não sinh tâm oán ghét, đối với các 

thiện pháp sáu Ba la mật và người hành thiện pháp sinh tâm thương yêu, còn 

đối với sắc pháp vô ký và người hành pháp vô ký sinh tâm ngu si thời như trong 

kinh nói:  Phàm phu khi thọ vui sinh tâm tham, khi thọ khổ sinh tâm giận, khi thọ 

không vui không khổ sinh tâm si.  Thế nên nói Bồ Tát nên nghĩ rằng tham dục... 

là phi nghĩa, không nên nghĩ cho đó là phi, như kinh nói rộng.  Trong đây Phật tự 

nói nhân duyên; pháp lành, pháp dữ, pháp vô ký chỉ một tướng Như, không có 

nghĩa và phi nghĩa, vì tướng Như không có hai, không có phân biệt. 

*Lại  nữa,  khi  Phật  đắc  đạo  không  thấy  một  pháp  hoặc  nghĩa  hoặc  phi  nghĩa. 

Thật tướng các pháp dù có Phật hay không có Phật vẫn thường trú, không khởi 

lên nghĩa và chẳng phải nghĩa. Nếu biết như vậy tức là nghĩa, chỉ vì phá trừ tâm 

phân biệt nên nói không nên hành theo nghĩa và phi nghĩa. Như vậy, Bồ Tát nên 

hành Bát nhã ba la mật lìa nghĩa và phi nghĩa. 

Tu  Bồ  Đề  lại  hỏi:   Cớ  gì  Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  phải  nghĩa  chẳng  phải  phi 

nghĩa? 

Phật dạy:  Hết thảy pháp không có tướng tác khởi, không có tướng năng tác, sở 

tác, làm sao Bát nhã lại khởi lên nghĩa và chẳng phải nghĩa? 

Tu Bồ Đề lại hỏi:  Nếu hết thảy chư Phật và đệ tử đều lấy vô vi pháp làm nghĩa, 

cớ sao Phật nói Bát nhã ba la mật không thể khởi tác nghĩa và chẳng phải nghĩa. 

Phật  đáp:   Hết  thảy  thánh  nhân  tuy  lấy  pháp  vô  vi  làm  nghĩa  mà  không  thêm 

không  bớt.   Trong  kinh  này  nói  thí  dụ:   Như  hư  không  Như,  không  thể  thêm 

chúng sinh, không thể bớt chúng sinh, vì hư không, không có pháp nên không có 

nghĩa  và  chẳng  phải  nghĩa,  huống  gì  hư  không  Như!   Hư  không  tuy  không  có 

pháp song hết  thảy nhân gian nhân nơi hư không mà có được sự tạo tác; Bát 

nhã ba la mật cũng như vậy, tuy vô tướng vô vi, mà nhân nơi Bát nhã có thể tu 

các  Phật  đạo,  năm  Ba  la  mật.   Vì  tâm  chấp  trước  nên  nói  Bát  nhã  không  có 

nghĩa và chẳng phải nghĩa; không có tâm chấp trước nên nói thật nghĩa đệ nhất. 

Vì theo thế tục đế nên nói nghĩa, còn trong đệ nhất nghĩa đến không có nghĩa. 

*Lại nữa, Bát nhã có hai:  Một là hữu vi, hai và vô vi.  Học hữu vi Bát nhã có thể 

đầy đủ sáu Ba la mật, trú trong mười địa; học vô vi Bát nhã, dứt sạch hết thảy 

phiền não và tập khí, thành Phật đạo.  Nay Tu Bồ Đề hỏi Phật:  Bồ Tát học vô vi 

Bát nhã được Nhất thiết trí, làm sao nói không có nghĩa? 

Phật đáp:  Tuy được Nhất thiết trí, chẳng vì hai pháp nên được.  Phân biệt thủ 

tướng gọi là hai pháp. 

Lại hỏi:  Pháp không hai có thể được pháp không hai ư? 

Phật đáp:  Không, vì sao?  Vì pháp không hai tức là vô vi.  Vô vi không có tướng 

đắc và không đắc, vì pháp vô vi không thể hành. 

Lại hỏi:  Nếu do pháp không hai không được, thời có thể do pháp hai được pháp 

không hai chăng? 

Phật đáp:  Không, vì sao?   Vì pháp hai hư dối, không thật, làm sao hành pháp 

không thật được pháp thật? 

Lại  hỏi:   Nếu  chẳng  do  pháp  hai,  chẳng  do  pháp  không  hai,  làm  sao  được  trí 

Nhất thiết chủng? 

Phật đáp:  Không có sở đắc tức là đắc.  Trong đây hai và không hai tức là không 

có phân biệt, đều không có sở đắc.  Không có sở đắc ấy không do có sở đắc mà 

hành.  Tuy hành pháp hữu vi, không có sở đắc ấy, vì tâm không thủ tướng nên 

không có sở đắc, vì sao?  Vì hành hợp với không, vô tướng, vô tác vậy. 

 (Hết cuốn 84 theo bản Hán).  

--o0o -- 







Cuốn 85  

Giải thích: Phẩm Đạo Thọ Thứ 71 

(Kinh Đại Bát nhã, Hội 2 ghi: Phẩm Thọ Dụ thứ 69) 

Kinh:  Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  rất 

sâu, các Bồ Tát không thấy có chúng sinh, mà vì chúng sinh nên cầu Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, việc ấy rất khó. Thí như người muốn trồng cây giữa hư 

không,  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  cũng  như  vậy.  Vì  chúng  sinh  nên  cầu  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, mà chúng sinh cũng không thể có được. 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Như  vậy,  như  vậy,  việc  làm  của  các  Bồ  Tát  rất  khó.  Vì 

chúng sinh mà cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, độ chúng sinh điên đảo 

chấp  ngã.  Thí  như  người  trồng  cây  không  biết  gốc,  cành,  nhánh,  lá,  hoa,  quả 

của  cây  sẽ  thế  nào,  mà  ưa  săn  sóc,  tưới  tẩm,  dần  dần  cây  lớn,  hoa,  lá,  quả 

thành  tựu  đều  dùng  được.  Như  vậy,  các  Bồ  Tát  vì  chúng  sinh  nên  cầu  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, dần dần hành sáu Ba la mật, được trí Nhất thiết 

chủng, thành cây Phật, dùng lá, hoa, quả làm lợi ích chúng sinh. 

Này Tu Bồ Đề, thế  nào là dùng lá lợi ích chúng  sinh? Là nhân nơi  Bồ Tát mà 

được lìa ba ác đạo, ấy là lá lợi ích chúng sinh. 

Thế nào là hoa lợi ích chúng sinh? Là nhân nơi Bồ Tát được sinh dòng Sát đế 

lợi, sinh dòng Bà la môn, đại gia cư sĩ, chỗ bốn thiên vương, cho đến Phi hữu 

tưởng Phi vô tưởng xứ, vô tưởng, ấy là hoa lợi ích chúng sinh. 

Thế nào là quả lợi ích chúng sinh? Ấy là nhân Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng, 

làm cho chúng sinh được quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hoàm, quả A na hàm, quả 

A la hán, đạo Bích chi Phật và Phật đạo; chúng sinh ấy dần dần dùng pháp ba 

thừa thủ chứng Vô dư Niết bàn; ấy là quả lợi ích chúng sinh. Bồ Tát ấy không 

thấy có chúng sinh thật mà độ chúng sinh, khiến xa lìa điên đảo chấp ngã, nghĩ 

rằng: Trong hết thảy pháp không có chúng sinh. Ta vì chúng sinh, cầu trí Nhất 

thiết chủng, mà chúng sinh ấy thật không thể có được. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nên biết Bồ Tát ấy như Phật, vì 

sao? Vì nhân Bồ Tát ấy mà dứt hết thảy giống địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ dứt; 

dứt hết các nạn, dứt con đường nghèo cùng hạ tiện; dứt hết cõi Sắc, cõi Vô sắc. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy, Tu Bồ Đề, nên biết Bồ Tát ấy như Phật. Nếu Bồ Tát 

không  phát  tâm  cầu  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  thì  thế  gian  không  có 

Phật quá khứ, vị lai, hiện tại, cũng không có Bích Chi Phật, A la hán, A na hàm, 

Tư đà hàm, Tu đà hoàn; ba đường ác và ba cõi cũng không có khi nào dứt. Này 

Tu Bồ Đề, ông nói Bồ Tát ấy như Phật? Đúng như vậy. Nên biết Bồ Tát ấy thật 

như Phật, vì sao? Vì Như nên nói là Như Lai; Vì Như nên nói là Bích chi Phật, A 

la hán, hết thảy hiền thánh; vì Như nên nói sắc cho đến thức; vì Như nên nói hết 

thảy pháp, cho đến tính hữu vi, tính vô vi. Các Như ấy như thật không khác, vì 

thế nên gọi là Như.  Bồ Tát học Như ấy  được trí Nhất thiết chủng, được gọi là 

Như Lai. Vì nhân duyên ấy nên nói Bồ Tát như Phật, vì tướng "Như" vậy. Như 

vậy, Bồ Tát nên học Như Bát nhã ba la mật. Bồ Tát học Như Bát nhã ba la mật 

thì  học  được  hết  thảy  pháp  Như;  học  hết  thảy  pháp  Như  thì  được  đầy  đủ  hét 

thảy pháp Như; đầy đủ hết thảy pháp Như rồi, đối với hết thảy pháp Như được 

tự  tại;  đối  với  hết  thảy  pháp  Như  được  tự  tại  rồi,  khéo  biết  căn  cơ  của  chúng 

sinh;  khéo  biết  căn  cơ  của  chúng  sinh  rồi,  biết  chúng  sinh  có  căn  đầy  đủ,  biết 

chúng  sinh  có  nghiệp  nhân  duyên;  biết  chúng  sinh  có  nghiệp  nhân  duyên  rồi 

được  đầy  đủ  nguyện  trí;  đầy  đủ  nguyện  trí  rồi  được  thanh  tịnh  trí  tuệ  ba  đời; 

thanh tịnh trí tuệ ba đời rồi lợi ích hết thảy chúng sinh; lợi ích hết thảy chúng sinh 

rồi nghiêm tịnh cõi Phật; nghiêm tịnh cõi Phật rồi được trí Nhất thiết chủng; được 

trí  Nhất  thiết  chủng  rồi  chuyển  pháp  luân;  chuyển  pháp  luân  rồi,  an  lập  chúng 

sinh  nơi  ba  thừa,  khiến  vào  Vô  dư  Niết  bàn.  Như  vậy,  Bồ  Tát  muốn  được  hết 

thảy công đức lợi mình, lợi người, nên phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, các Bồ Tát hành được Bát nhã ba 

la mật sâu xa đúng như kinh nói, thì hết thảy thế gian người, trời, A tu la hãy nên 

kính lễ. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Như vậy, như vậy. Bồ Tát ấy hành được Bát nhã như kinh 

nói, thì hết thảy thế gian người, trời, A tu la hãy nên kính lễ. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  vì  chúng  sinh  nên  cầu  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác, được bao nhiêu phước đức? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu chúng sinh trong một ngàn thế giới đều phát tâm cầu 

Thanh văn, Bích chi Phật, ý ông nghĩ sao, phước ấy nhiều chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Rất nhiều, vô lượng. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Phước ấy không bằng Bồ Tát mới phát tâm trăm lần, ngàn 

lần; ngàn vạn ức lần cho đến toán số thí dụ không thể sánh kịp, vì sao? Vì người 

phát tâm cầu Thanh văn, Bích chi Phật đều nhân nơi Bồ Tát mà ra, chứ Bồ Tát 

trọn không nhân nơi Thanh văn, Bích chi Phật mà ra. Chúng sinh trong hai ngàn 

thế giới, thế giới đại thiên ba ngàn cũng như vậy. Gác qua việc hàng Thanh văn, 

Bích chi Phật trong thế giới đại thiên ba ngàn, nếu chúng sinh trong thế giới đại 

thiên ba ngàn đều trú địa vị Càn tuệ, phước ấy nhiều chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Rất nhiều, vô lượng. 

Phật dạy: Chẳng bằng Bồ Tát mới phát tâm trăm lần, ngàn lần; ngàn vạn ức lần 

cho đến  toán số thí  dụ không thể sánh kịp. Gác qua  việc chúng sinh trú địa  vị 

Càn tuệ, nếu chúng sinh trong thế giới đại thiên ba ngàn đều trú ở Tính địa, Bát 

nhân  địa,  Tín  địa,  Bạ  địa,  Ly  dục  địa,  Dĩ  biện  địa,  Bích  chi  Phật  địa,  hết  thảy 

phước đức ấy muốn sánh với Bồ Tát mới phát tâm gấp trăm, gấp ngàn; ngàn ức 

vạn lần cho đến toán số thí dụ cũng không thể sánh kịp. Này Tu Bồ Đề, nếu Bồ 

Tát mới phát tâm trong thế giới đại thiên ba ngàn không bằng Bồ Tát vào pháp vị 

gấp trăm, ngàn, vạn, ngàn ức vạn lần cho đến toán số thí dụ không thể sánh kịp. 

Nếu  Bồ  Tát  vào  Pháp  vị  trong  thế  giới  đại  thiên  ba  ngàn  không  bằng  Bồ  Tát 

hướng đến Phật đạo gấp trăm, ngàn, vạn, ngàn ức vạn lần cho đến toán số thí 

dụ không thể sánh kịp. Nếu Bồ Tát hướng đến Phật đạo trong thế giới đại thiên 

ba ngàn không bằng công đức của Phật gấp trăm, ngàn,  vạn; ngàn ức vạn lần 

cho đến toán số thí dụ không thể sánh kịp. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  nên  niệm  đến 

pháp nào? 

Phật dạy: Nên niệm trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề thưa: Thế nào là trí Nhất thiết chủng? Trí Nhất thiết chủng duyên thế 

nào, tăng thượng thế nảo, hành thế nào, tướng thế nào? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: trí Nhất thiết chủng không có gì của chính nó; không niệm, 

không sinh, không chỉ bày, như lời Tu Bồ Đề hỏi: Trí Nhất thiết chủng duyên thế 

nào, tăng thượng thế nào, hành thế nào, tướng thế nào? Này Tu Bồ Đề, trí Nhất 

thiết  chủng  không  có  pháp  duyên;  niệm  là  tăng  thượng,  tịch  diệt  là  hành,  vô 

tướng  là  tướng;  ấy  gọi  là  duyên,  tăng  thượng,  hành,  tướng  của  trí  Nhất  thiết 

chủng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, chỉ trí Nhất thiết chủng không có 

pháp,  hay  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng  không  có  pháp;  pháp  trong  ngoài 

cũng không có pháp; bốn thiền, bốn tâm vô  lượng, bốn định vô  sắc, bốn niệm 

xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám phần 

thánh đạo, tam muội Không, tam muội Vô tướng, tam muội  Vô tác, tám bội  xả, 

định  chín  thứ  lớp,  mười  lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại, 

mười tám pháp không chung, đại từ đại bi, đại hỷ đại xả, thần thông đầu, thần 

thông thứ hai, thứ ba, thứ tư, thứ năm, thứ sáu; tướng hữu vi, tướng vô vi v.v... 

cũng là không có pháp chăng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Sắc cũng không có pháp, cho đến tướng hữu vi, tướng vô vi 

cũng không có pháp. 

Tu  Bồ  Đề  thưa:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  vì  nhân  duyên  gì  mà  trí  Nhất  thiết  chủng 

không  có  pháp,  sắc  không  có  pháp,  cho  đến  tướng  hữu  vi,  tướng  vô  vi  cũng 

không có pháp? 

Phật dạy: Trí Nhất thiết chủng tự tính không có, nếu pháp tự tính không có, ấy 

gọi là không có pháp. Sắc cho đến tướng hữu vi, tướng vô vi cũng như vậy. 

Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì mà các pháp tự tính không có? 

Phật  dạy:  Trong  các  pháp  nhân  duyên  hòa  hợp  sinh,  không  có  tự  tính.  Nếu 

không  có  tự  tính,  ấy  là  không  có  pháp.  Vì  vậy,  Bồ  Tát  nên  biết  hết  thảy  pháp 

không có tính, vì sao? Vì hết thảy tính pháp không. Thế nên biết hết thảy pháp 

không có tính. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không có tính, 

thời  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  dùng  sức  phương  tiện  gì  có  thể  tu  Thí  ba  la  mật, 

nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; có thể tu Giới Ba la mật 

cho đến Bát nhã ba la mật; tu sơ thiền cho đến tứ thiền; tu tâm từ cho đến tâm 

xả;  tu  định  Không  xứ  cho  đến  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tường  định  xứ;  tu  ngoại 

không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không;  tu  bốn  niệm  xứ  cho  đến  tám  phần 

Thánh đạo; tu tam muội Không, tam muội Vô tướng, tam muội Vô tác, tám bội 

xả, định chín thứ lớp, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, 

mười tám pháp không chung, đại từ đại bi, trí Nhất thiết chủng, nghiêm tịnh cõi 

Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát có thể học các pháp không có tự tính, cũng có thể 

nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh. Biết thế giới và chúng 

sinh không có tự tính, tức là sức phương tiện. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát tu Thí Ba la 

mật, ấy là tu học Phật đạo; tu Giới Ba la mật; ấy là tu học Phật đạo, cho đến tu 

trí Nhất thiết chủng, ấy là tu học Phật đạo; cũng biết Phật đạo không có tự tính. 

Bồ Tát ấy tu sáu Ba la mật, ấy là tu học Phật đạo cho đến khi chưa thành tựu 

mười  lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp 

không chung, đại từ đại bi, trí Nhất thiết chủng; ấy là tu học Phật đạo. Đầy đủ 

được  nhân  duyên  về  Phật  đạo  rồi,  dùng  một  niệm  tương  ưng  với  tuệ  được  trí 

Nhất thiết chủng. Bấy giờ hết thảy phiền não tập khí vĩnh viễn đứt sạch, không 

sinh lại nữa. Khi ấy dùng mắt Phật xem thấy đại thiên ba ngàn thế giới pháp vô 

còn không thể có được, huống gì hữu pháp, nhu vậy, Bồ Tát nên hành Bát nhã 

ba la mật tự tính không vô. Này Tu Bồ Đề, ấy gọi là sức phương tiện của Bồ Tát. 

Vô pháp còn không thể có được, huống gì hữu pháp, Bồ Tát ấy trong khi bố thí, 

bố thí vô pháp còn không biết, huống gì là hữu pháp. Người thọ thí và tâm Bồ 

Tát, vô pháp còn không biết, huống gì là hựu pháp, cho đến trí Nhất thiết chủng, 

người  được  thí,  pháp  được,  chỗ  được  là  vô  pháp  còn  không  biết,  huống  gì  là 

hữu  pháp,  vì  sao?  Vì  bản  tính  của  hết  thảy  pháp  là  như  vậy,  chẳng  phải  Phật 

làm, chẳng phải Thanh văn, Bích chi Phật làm, cũng chẳng phải người khác làm, 

vì hết thảy pháp không có người làm. 

Bạch Đức Thế Tôn, các pháp, tính các pháp xa lìa chăng? 

Phật dạy: Như vậy, như vậy. Các pháp, tính các pháp xa lìa. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu các pháp, tính các pháp xa lìa, thì làm sao pháp xa lìa 

có thể biết pháp xa lìa hoạc có hoặc không, vì sao? Vì vô pháp chẳng thể biết vô 

pháp, hữu pháp chẳng thể biết hữu pháp; vô pháp chẳng thể biết hữu pháp, hữu 

pháp  chẳng  thể  biết  vô  pháp?  Như  vậy,  hết  thảy  pháp  không  có  tướng  gì  của 

chính nó, làm sao Bồ Tát khởi tâm phân biệt pháp ấy hoặc có, hoặc không? 

Phật dạy: Bồ Tát vì theo nghĩa thế tục đế chỉ bày cho chúng sinh hoặc có, hoặc 

không, chứ chẳng phải theo đệ nhất nghĩa. 

Bạch Đức Thế Tôn, thế tục đế và đệ nhất nghĩa đế có khác nhau chăng? 

Này Tu Bồ Đề, thế tục đế và đệ nhất nghĩa đế không khác nhau, vì sao? Vì thế 

tục đế Như tức là đệ nhất nghĩa đế Như. Do chúng sinh không thấy không biết 

tính Như ấy, nên Bồ Tát dùng thế tục đế để chỉ bày hoặc có, hoặc không. 

*Lại nữa, chúng sinh đối với năm thọ uẩn vì có tâm chấp trước tướng nên không 

biết  nó  không  có  sở  hữu.  Bồ  Tát  vì  chúng  sinh  ấy  nên  chỉ  bày  hoặc  có  hoặc 

không, khiến biết năm uẩn thanh tịnh, không có gì của chính nó. Như vậy, Bồ Tát 

nên hành Bát nhã ba la mật như vậy. 

Luận: Tu Bồ Đề theo Phật nghe nói không có gì được tức là được, liền tán thán 

chưa từng có, bạch Phật rằng: Bát nhã ấy  rất sâu, như trong kinh đã nói rộng. 

Nêu cây làm ví dụ: Lá, hoa, quả tự cạn dần đến sâu; như bóng râm của lá cây, 

lúc nóng bức, che mát rất vui. Chúng sinh nhân bóng râm của cây Bồ Tát đạo, 

được xa lìa sự khổ nóng bức trong ba đường ác, vì sao? Vì ngăn ngừa được tội 

ác. Như hoa sắc đẹp, hương nhu nhuyến, chúng sinh nhân Bồ Tát đem việc bố 

thí, trì giới giáo hóa cho, nên được hường phước lạc cõi người, cõi trời. Như trái 

cây có màu sắc, hương thơm,  vị  ngon,  chúng  sinh nhân nơi Bồ Tát nên được 

các quả thánh đạo Tu đà hoàn v.v... Tu Bồ Đề nghe liền hoan hỉ, nói rằng: Bồ 

Tát ấy như Phật không khác. Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Nhân nơi Bồ 

Tát nên dứt các đường ác địa ngục, súc sinh v.v... Phật chấp thuận ý ấy, lại nói 

nhân duyên: Bồ Tát không phát tâm cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, thời 

cho đến không có khi nào dứt ba cõi. 

*Lại nữa, vì được "các pháp tính Như" nên gọi là Như Lai, cho đến gọi là Tu đà 

hoàn; vì tính Như nên nói sắc cho đến tính vô vi, các pháp tính Như ấy đều là 

một, không khác. Bồ Tát học tính Như ấy, chắc chắn được Nhất thiết trí, nên nói 

là như Phật không khác, không phải vì tâm ta ưa quý Bồ Tát mà nói là như Phật, 

song vì được tính Như nên nói như Phật. Tính như ấy ở nơi Phật, cũng ở nơi Bồ 

Tát, vì là một tướng, nên gọi Bồ Tát như Phật; lìa tính Như, lại không có pháp gì 

không vào tính Như. 

Hỏi:  Nếu  vì  đồng  tính  như  mà  nói  Bồ  Tát  như  Phật,  thế  thì  cho  đến  trong  súc 

sinh cung có tính như ấy, cớ sao không nói như Phật? 

Đáp: Súc sinh tuy cũng có tính như, song vì nhân duyên chưa phát khởi, không 

thể làm lợi ích chúng sinh nên không thể hành tính như, cho đến Nhất thiết trí. 

Như vậy, Bồ Tát nên học tính như của Bát nhã ấy. Bồ Tát học tính như của Bát 

nhã ấy thời được đầy đủ tính như của hết thảy pháp. Đầy đủ tức là được thật 

tướng các pháp, có thể dùng mỗi mỗi pháp môn làm cho chúng sinh được hiểu. 

Vì được đầy đủ nên đối với hết thảy pháp Như được tự tại. Được tự tại rồi, khéo 

biết căn tính của chúng sinh, biết các căn tính của chúng sinh đầy đủ. Các căn là 

năm căn lành: Tín, tấn, niệm, định, tuệ; hàng ba thừa đều có, có thể phân biệt 

người ấy có, người ấy không có; người ấy được lục, người ấy không được lực. 

Đầy đủ là các thiện căn: Tín, tấn, niệm, định, tuệ đầy đủ; người như vậy có thể 

ra khỏi thế gian. Tín căn được lực thời quyết định thọ trì, không nghi ngờ; vì sức 

tinh  tấn  nên  tuy  chưa  thấy  pháp  mà  nhất  tâm  cầu  đạo,  không  tiếc  thân  mạng, 

không ngừng nghỉ; vì sức ghi nhớ nên thường nhớ lời dạy của Phật, thiện pháp 

đến cho vào, ác pháp đến không cho vào, như người giữ cửa; vì sức định nên 

nhiếp tâm một chỗ, không lay động, đề giúp cho trí tuệ; vì sức trí tuệ nên có thể 

như thật quán các pháp tướng. Được căn có hai hạng: Một là ở trong thân người 

có tâm lớn thời thành căn Bồ Tát; hai là ở trong thân người có tâm mỏng thời 

thành căn Tiểu thừa. Được đầy đủ căn ấy thời có thể độ. Hoặc có Bồ Tát thấy 

người tuy được năm căn mà không thể độ, vì do tội nghiệp ác đời trước nặng; 

thế nên nói biết nghiệp nhân duyên của hết thảy chúng sinh. Muốn biết nghiệp 

nhân duyên trong vô số kiếp phải có được túc mạng thông; đã biết rồi, vì chúng 

sinh mà nói đến tội nghiệp nhân duyên quá khứ; chúng sinh do tội quá khứ ấy 

cho nên không sợ. Vì thế nên cầu nguyện được trí tuệ muốn biết việc ba đời. Đã 

biết  rồi,  vì  chúng  sinh  chỉ  rõ  tội  nghiệp  nhân  duyên  đời  vị  lai  sẽ  đọa  địa  ngục. 

Chúng sinh nghe rồi thời tâm sợ hãi, sợ hãi rồi tâm điều phục dễ độ. Chúng sinh 

nếu muốn biết nhân duyên phước báo đời vị lai thời vì họ nói, họ hoan hỷ, có thể 

độ. Vì thế mà nói biết nghiệp nhân duyên rồi, nguyện trí đầy đủ nên được trí tuệ 

thanh tịnh biết ba đời, thông suốt vô ngại; biết nghiệp thiện, ác quá khứ; biết quả 

báo thiện ác vị lai; biết chúng sinh hiện tại các căn lợi, độn đó nói pháp giáo hóa, 

được nhiều lợi ích, không hư dối. Vì làm lợi ích lớn cho chúng sinh nên có thề 

nghiêm tịnh cõi Phật; nghiêm tịnh cõi Phật rồi được trí Nhất thiết chủng; được trí 

Nhất thiết chủng nên chuyển pháp luân; chuyển pháp luân rồi; đem pháp ba thừa 

an lập chúng sinh vào Vô dư Niết bàn. Các lợi ích như vậy đều do học Như đưa 

đến.  Vì  thế  nên  Phật  nói  Bồ  Tát  muốn  được  hết  thảy  công  đức  lợi  mình,  lợi 

người, nên phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề nghe công đức của Bồ Tát ấy rất nhiều, bạch Phật rằng: Bồ Tát có thể 

hành Bát nhã ba la mật như kinh nói, tất cả thế gian hãy nên kính lễ, như trong 

kinh nói rộng, phân biệt công đức của Bồ Tát mới phát tâm. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề biết Bát nhã ba la mật rất sâu, không có ức tưởng, chằng phải 

hàng mới học biết được, thế nên hỏi Phật: Bồ Tát mới phát tâm nên niệm pháp 

gì?  Phật  đáp:  Nên  niệm  trí  Nhất  thiết  chủng.  Trí  Nhất  thiết  chủng  tức  là  Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác;  Nhất  thiết  trí,  pháp  Phật,  Phật  đạo  đều  là  tên 

khác của trí Nhất thiết chủng. 

Hỏi: Cớ gì Phật đáp nên niệm trí Nhất thiết chủng? 

Đáp: Vì Bồ Tát mới phát tâm chưa được trí tuệ sâu xa, chưa bỏ cái vui ngũ dục 

của thế gian. Vì vậy nên Phật dạy buộc tâm, niệm tường Nhất thiết trí, nên nghĩ 

rằng: Nếu bỏ được cái vui nhỏ nhặt uế tạp sẽ được cái vui thanh tịnh lớn lao; bỏ 

cái vui điên đảo hư dối sẽ được cái vui chơn thật, bỏ cái vui trong vòng trói buộc 

sẽ được cái vui giải thoát; bỏ cái vui lành của riêng mình sẽ được cái vui lành 

chung của cả chúng sinh. Vì được lợi ích như vậy, nên Phật dạy hàng mới phát 

tâm thường niệm đến Nhất thiết trí. 

Tu  Bồ  Đề  hỏi:  Trí  Nhất  thiết  chủng  ấy  là  hữu  pháp  hay  là  vô  pháp?  Thế  nào 

duyên, thế nào tăng thượng, thế nào hành, thế nào tướng? 

Phật đáp: Trí Nhất thiết chủng không có gì của chính nó; không có gì của chính 

nó  ấy  là  chẳng  phải  pháp,  không  sinh,  không  diệt.  Như  thật  duyên  các  pháp, 

cũng không có gì của chính nó; niệm là tăng thượng; tịch diệt là hành; vô tướng 

là tướng. 

Hỏi: Đều là rốt ráo không, cớ sao chỉ nói niệm là tăng thượng? 

Đáp: Các pháp đều có sức, trí tuệ Phật là rốt ráo không, như như, pháp tính, thật 

tế, vô tướng; nghĩa là tướng tịch diệt. Phật được trí tuệ Nhất thiết chủng, không 

còn suy nghĩ, không còn khó dễ, gần xa, niệm gì cũng đều được, nên nói niệm là 

tăng thượng. 

Tu Bồ Đề hỏi: Chỉ trí Nhất thiết chủng không có pháp; hay sắc pháp v.v... cũng 

không có pháp? 

Phật đáp: Hết thảy sắc pháp v.v... cũng không có pháp. Phật tự nói nhân duyên: 

Nếu pháp từ nhân duyên hòa hợp sinh thời không có tự tính; nếu pháp không có 

tự tính tức là không, không có pháp. Vì nhân duyên ấy nên biết tính của hết thảy 

pháp không có gì của chính nó. 

Tu Bồ Đề hỏi: Bồ Tát mới phát tâm lấy phương tiện gì hành Thí Ba la mật cho 

đến trí Nhất thiết chủng, nghiêm tịnh cõi Phật, giáo hóa chúng sinh? 

Phật đáp: Học trong pháp tính không có gì của chính nó vào định quán sát, cũng 

có thể chứ nhóm công đức, giáo hóa chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật; đó tức là 

sức phương tiện, vì hai pháp có và không, có thể hành trong một lúc. Nghĩa là 

rốt ráo không và chứa nhóm phước đức. Người ấy khi tu sáu Ba la mật, cũng tu 

tập Phật đạo; như tâm Phật vì pháp rốt ráo không, không có gì của chính nó, mà 

tu sáu Ba la mật cho đến trí Nhất thiết chủng. Bồ Tát hành đạo ấy có thể đầy đủ 

mười lực của Phật, bốn điều không sợ,  bốn trí  vô ngại, mười  tám pháp không 

chung,  đại  từ  đại  bi.  Khi  hành  Bồ  Tát  đạo,  đầy  đủ  pháp  ấy;  đến  lúc  ngồi  đạo 

tràng,  dùng  một  niệm  tương  ưng  với  tuệ  mà  được  trí  Nhất  thiết  chủng.  Như 

người  ban  đêm  mất  châu  báu,  ánh  sáng  điện  tạm  hiện  lên,  liền  trở  lại  được, 

phiền não và tập khí vĩnh viễn dứt sạch, không còn sinh trở lại. Được thành Phật 

rồi, Phật xem mười phương thế giới, hết thảy vật còn chẳng thấy không, huống 

gì  thấy  có!  Pháp  rốt  ráo  không,  phá  trừ  được  điên  đảo,  làm  cho  Bồ  Tát  được 

thành Phật, việc ấy còn không thể có được, huống gì pháp phàm phu điên đảo 

chấp có? Vì thế, nên biết hết thảy pháp không có tướng gì của chính nó, ấy là 

phương tiện của Bồ Tát. Không, còn không thể có được, huống gì có. 

Bồ Tát nên hành Bát nhã ba la mật không có sở hữu. Bồ Tát hành Bát nhã ba la 

mật không có sở hữu ấy, hoặc trong khi bố thí liền biết vật bố thí không, không 

có gì của chính nó; người nhận thí và tâm Bồ Tát cũng không có gì của chính nó, 

cho đến trí  Nhất thiết chủng, người được, pháp được, chỗ được,  vô  pháp còn 

không thể biết, huống gì là hữu pháp. Người được là Bồ Tát, pháp được la Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác;  pháp  dùng  để  được  là  đạo  Bồ  Tát,  đều  biết 

pháp ấy không có gì của chính nó, vì sao? Vì hết thảy pháp bản tính như vậy, 

không vì trí tuệ nên đổi khác; chẳng phải phàm phu làm, chẳng phải thánh hiền 

làm;  hết  thảy  pháp  không  làm,  không  người  làm.  Ý  của  Tu  Bồ  Đề  là,  nếu  các 

pháp hoàn toàn là tướng không có gì của chính nó, thời ai  biết là không có gì 

của chính nó? Thế nên hỏi Phật: Các pháp, tính các pháp xa lìa, làm sao tính xa 

lìa biết được các pháp xa lìa hoặc có, hoặc không, vì sao? Vì vô pháp không thể 

biết  vô  pháp,  hữu  pháp  không  thể  biết  hữu  pháp;  vô  pháp  không  thể  biết  hữu 

pháp, hữu pháp không thể biết vô pháp. Bạch Đức Thế Tôn, như vậy, hết thảy 

pháp  không  có  tướng  gì  của  chinh  nó,  làm  thế  nào  Bồ  Tát  phân  biệt  pháp  ấy 

hoặc có, hoặc không? 

Phật đáp: Bồ Tát theo nghĩa thế tục mà vì chúng sinh nói hoặc có, hoặc không, 

chẳng phải theo đệ nhất nghĩa. Nếu có là thật có, thời không có cũng nên thật 

có; nếu có không thật có, thời không có làm sao lại có thật? 

Tu Bồ Đề hỏi: Thế tục và đệ nhất nghĩa có khác nhau chăng? Nếu khác thời là 

phá hoại pháp tính nên nói không khác? Thế tục tính như tức là đệ nhất nghĩa 

tính Như. Chúng sinh không biết tính Như ấy, nên theo nghĩa thế tục nói hoặc 

có, hoặc không. 

Lại nữa, chúng sinh có chỗ chấp trước đối với năm thọ ấm, vì muốn chúng sinh 

ấy xa lìa sở hữu, được vô sở hữu, nên Bồ Tát nói vô sở hữu; theo pháp thế tục 

phân biệt các pháp, muốn làm cho chúng sinh biết tính cách vô sở hữu ấy. Như 

vậy, Bồ Tát nên học Bát nhã ba la mật vô sở hữu. 





Giải thích: Phẩm Bồ Tát Hạnh Thứ 72  

Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Thế Tôn nói Bồ Tát hạnh, 

thế nào là Bồ Tát hạnh? 

Phật dạy: Bồ Tát hạnh là hành Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Bạch đức Thế Tôn, thế nào là Bồ Tát hành Vô thượng chánh đẳng chánh giác là 

Bồ Tát hạnh? 

Phật dạy: Nếu Bồ Tát hành sắc không, hành thọ, tưởng, hành, thức không; hành 

nhãn không cho đến ý; hành sắc không cho đến pháp; hành nhãn giới không cho 

đến ý thức giới; hành Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật; hành nội không, 

ngoại không, nội ngoại không cho đến vô pháp hữu pháp không; hành sơ thiền, 

nhị thiền, tam thiền, tứ thiền; hành từ, bi, hỉ, xả; hành Vô biên hư không xứ, Vô 

biên thức xứ, Vô sở hữu xứ, Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ; hành bốn niệm xứ, 

bốn  chánh  cần,  bốn  như  ý  túc,  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  phần,  tám  phần 

Thánh đạo; hành tam muội Không, tam muội Vô tướng, tam muội Vô tác; hành 

tám bội xả, định chín thứ lớp, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí vô 

ngại, mười tám pháp không chung, đại từ đại bi, nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu 

tuệ giác cho chúng sinh, các vô ngại biện tài, hành văn tự vào vô văn tự, hành 

các môn Đà la ni, hành tính hữu vi, tính vô vi; giống như Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, không thấy hai pháp. Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật gọi là 

hành Vô thượng chánh đẳng chánh giác; ấy là hạnh Bồ Tát. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Thế Tôn nói phật, Phật có nghĩa 

là gì? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Biết  nghĩa  thật  của  các  pháp  nên  gọi  là  Phật.  Lại  nữa, 

chứng được thật tướng các pháp, nên gọi là Phật; thông suốt nghĩa thật của các 

pháp, nên gọi là Phật. Lại nữa, như thật biết hết thảy pháp, nên gọi là Phật. 

Tu Bồ Đề thưa: Bồ đề nghĩa là gì? 

Phật dạy: Nghĩa không là nghĩa Bồ đề; nghĩa Như, nghĩa pháp tính, nghĩa thật 

tế, là nghĩa Bồ đề. Lại nữa, danh tướng ngôn thuyết, là nghĩa Bồ đề. Thật nghĩa 

Bồ đề không thể hoại, không thể phân biệt, là nghĩa Bồ Đề. Lại nữa, thật tướng 

các pháp không dối, không khác, là nghĩa Bồ  đề.  Vì  vậy nên gọi là Bồ đề. Lại 

nữa,  Bồ  đề  ấy,  chư  Phật  có  được,  gọi  là  Bồ  đề.  Lại  nữa,  trí  biết  chơn  chánh 

cùng khắp của chư Phật, gọi là Bồ đề. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát vì Bồ đề ấy mà hành 

sáu Ba la mật cho đến hành trí Nhất thiết chủng, đối với các pháp gì được, gì 

mất, gì thêm, gì bớt; gì sinh, gì diệt, gì cấu, gì tịnh? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu Bồ Tát hành sáu Ba la mật cho đến hành trí Nhất thiết 

chủng, đối với các pháp không được, không mất, không thêm, không bớt, không 

cấu,  không  tịnh,  vì  sao?  Vì  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  không  vì  sự  được 

mất, thêm, bớt, sinh, diệt, cấu, tịnh. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát hành Bát nhã ba la 

mật, không vì sự được, mất, cho đến không vì cấu, tịnh, thế nào Bồ Tát hành Bát 

nhã, có thể nhiếp thủ được Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật? Làm sao 

hành nội không cho đến vô pháp hữu pháp không? Làm sao hành thiền, bốn tâm 

vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho đến tám phần thánh đạo? Làm sao 

hành  Không,  Vô  tướng,  Vô  tác  giải  thoát  môn?  Làm  sao  hành  mười  lực  của 

Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, đại từ 

đại bi? Làm sao hành mười địa của Bồ Tát? Làm sao vượt quá Thanh văn, Bích 

chi Phật mà vào Bồ Tát vị? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật không do hai pháp hành 

Thí Ba la mật, cho đến Bát nhã ba la mật; không do hai pháp hành nội không, 

cho đến trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề thưa: Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát không do hai pháp hành Thí Ba 

la mật cho đến Bát nhã ba la mật, không do hai pháp hành nội không cho đến trí 

Nhất thiết chủng, vậy Bồ Tát từ khi mới phát tâm cho đến tâm sau cùng, làm sao 

tăng trưởng căn thiện? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu hành hai pháp thời căn thiện không được tăng trưởng, 

vì sao? Vì hết thảy phàm phu đều nương hai pháp, nên không được tang trưởng 

căn  thiện.  Bồ  Tát  hành  pháp  không  hai,  nên  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  tâm 

sau cùng, ở khoảng trung gian ấy được tăng trưởng căn thiện. Vì thế nên đối với 

Bồ Tát, hết thảy thế gian trời, người, A tu la không thể chiết phục, không thể phá 

hoại thiện căn ấy, làm cho đọa vào địa vị Thanh văn, Bích chi Phật và các pháp 

ác không thiện không thể chế ngăn Bồ  Tát, làm cho không thể hành Thí Ba la 

mật, tăng trưởng căn thiện; cho đến hành Bát nhã ba la mật cũng như vậy. Này 

Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên hành Bát nhã ba la mật như vậy. 

Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát vì căn thiện nên hành Bát nhã ba la mật chăng? 

Phật đáp: Không. Bồ Tát cũng không vì căn thiện nên hành Bát nhã ba la mật, vì 

sao? Vì theo pháp của Bồ Tát nếu chưa cúng dường chư Phật, chưa đầy đủ căn 

thiện, chưa được chơn tri thức không thể được trí Nhất thiết chủng. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát từ khi mới phát tâm, cúng dường chư Phật, mười hai 

bộ kinh của Phật nói là khế kinh cho đến luận nghị, Bồ Tát nghe rồi thọ trì, đọc 

tụng thông lợi, tâm quán sát thấu suốt. Thấu suốt rồi nên được Đà la ni, được Đà 

la ni nên có thể khởi lên trí vô ngại, khởi lên trí vô ngại nên từ chỗ sinh ra cho 

đến Nhất thiết trí trọn không quên mất; cũng đối với chỗ chư Phật gieo trồng căn 

lành,  được  căn  lành  thủ  hộ,  trọn  không  đọa  vào  ác  đạo  và  các  nạn.  Do  nhân 

duyên căn thiện nên được thân tâm thanh tịnh, được thân tâm thanh tịnh nên có 

thể nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh. Được thiện căn thủ 

hộ nên thường không rời chơn tri thức, là không rời chư Phật, các Bồ Tát, các 

Thanh  văn  và  những  người  tán  thán  Phật,  Pháp,  Tăng.  Như  vậy,  Bồ  Tát  nên 

cúng dường chư Phật, gieo trồng căn lành, thân cận thiện tri thức. 

Luận: Trong phẩm trên, Tu Bồ Đề hỏi Phật: Kinh thường nói Bát nhã ba la mật, 

sao gọi là Bát nhã ba la mật? Phật dùng mỗi mỗi nhân duyên đáp. Nhân việc ấy 

nên trong phẩm này lại hỏi Phật: Kinh thường nói Bồ Tát tu hành, vậy thế nào là 

hạnh Bồ Tát? Thế nên Tu Bồ Đề hỏi Bồ Tát hạnh. 

Hỏi: Nếu trong Bát nhã thu nhiếp hết thảy pháp, lại Bát nhã tức là Bồ Tát hạnh, 

cớ sao còn hỏi? 

Đáp: Hết thảy Bồ Tát đạo gọi là Bồ Tát hạnh. Trí tuệ biết khắp thật tướng các 

pháp gọi là Bát nhã ba la mật, ấy là chỗ sai khác. Nếu kinh Bát nhã và Bồ Tát 

hạnh nhiếp vào nhau thời không khác. 

*Lại nữa, có người nói: Bồ Tát hạnh là thân, nghiệp. Nghiệp khẩu, nghiệp ý của 

Bồ Tát, các việc của Bồ Tát làm gọi là Bồ Tát hạnh. Vì việc ấy nên Tu Bồ Đề chỉ 

muốn phân biệt chánh hạnh của Bồ Tát, nên hỏi. Vì vậy Phật đáp: Bồ Tát hạnh 

là  làm  các  hạnh  lành,  vì  cầu  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác;  ấy  là  chánh 

hạnh của Bồ Tát. Nếu Bồ Tát làm việc bất thiện, vô kí và làm việc thiện mà tâm 

chấp trước thời chẳng phải là Bồ Tát hạnh; chỉ đem tâm từ bi và trí tuệ về không 

tính, vì Vô thượng chánh đẳng chánh giác mà làm, ấy gọi là Bồ Tát hạnh. Thế 

nào là hạnh thanh tịnh? Nghĩa là hành sắc không, hành thọ, tưởng, hành, thức 

không, cho đến hành tính hữu  vi, tính  vô vi không. Đối  với  các pháp ấy không 

phân biệt là không, là thật, là hữu vi, là vô vi. Cũng như Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, diệt hết hí luận không có hai tướng, ấy gọi là hạnh Bồ Tát; không ai 

có thể phá hoại, cũng không có lỗi lầm. Tu Bồ Đề nghe Bồ Tát hạnh rồi, hoan hỉ 

hỏi: Quả báo của Bồ Tát hạnh là được làm Phật. Kinh thường nói Phật, vậy Phật 

có nghĩa là gì? 

Phật đáp: Biết thật nghĩa của các pháp nên gọi là Phật. Hỏi: Nếu như vậy, A la 

hán, Bích chi Phật và đại Bồ Tát cũng biết thật nghĩa các pháp, cớ sao không gọi 

là Phật? Phật đáp: Trên đã nói ví dụ Phật đốt đèn, đối với phàm phu là thật, đối 

với Phật không thật. Vì phàm phu bị phiền não, tập khí che lấp nên không cho là 

thật, không thể được trí Nhất thiết chủng, không dứt hết nghi hối đối với hết thảy 

pháp, nên không gọi là chánh trí thật nghĩa, như trên phân biệt. 

Hỏi: Biết thật nghĩa các pháp, được thật tướng các pháp, thông suốt thật nghĩa 

và như thật biết hết thảy pháp, bốn việc ấy có gì khác nhau? 

Đáp: Có người nói: Nghĩa không khác nhưng danh tự khác. Có người nói: Nghĩa 

là thật tướng các pháp chẳng sinh chẳng diệt, pháp tướng thường trú như Niết 

bàn; vì hiểu được nghĩa ấy nên gọi là Phật; đối với nghĩa ấy, thường giác ngộ 

không sai lầm, dùng các danh tướng nói cho chúng sinh hiểu thật nghĩa đệ nhất. 

Thế nên, trong bốn vô ngại nói riêng nghĩa vô ngại và pháp vô ngại, nên có sai 

khác. Có người tuy được thật nghĩa các pháp mà không thể thông suốt, vì hai 

nhân duyên: Một là phiền não chưa hết. Hai là chưa được Nhất thiết trí. Như Tu 

đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm chưa dứt phiền não nên không thể thông suốt. A 

la hán, Bích Chi Phật, đị Bồ Tát đã dứt hết phiền não, vì chưa được trí Nhất thiết 

chủng nên không thể thông suốt. Thế nên nói thông suốt thật nghĩa gọi là Phật. 

Câu "như thật biết hết thảy pháp" là tóm hết ba điều trên, cũng nghĩa cũng pháp 

và hết thảy pháp hoặc có, hoặc không, mỗi mỗi hiểu rõ như đã nói trong nghĩa trí 

Nhất thiết chủng; cũng biết tướng tịch diệt, cũng biết tướng hữu vi. 

*Lại nữa, Bồ Tát là trí, Phật là người trí, vì được trí ấy nên gọi là người trí. 

Tu Bồ Đề hỏi: Bạch Đức Thế Tôn, sao gọi là Bồ đề? 

Phật  đáp:  Không,  như  như,  pháp  tính,  thật  tế  gọi  là  Bồ  đề.  Trí  tuệ  thật  tướng 

tương ưng với tam muội Không; duyên như, pháp tính, thật tế, nên Bồ đề gọi là 

trí tuệ thật tướng. Hạng người còn ở trong ba học đạo (Kiến đạo, tu đạo và vô 

học đạo. ND), chưa dứt phiến não, tuy có trí tuệ mà không gọi là Bồ đề. Ba hạng 

người vô học dứt hết vô minh không còn thừa nên trí tuệ gọi là Bồ đề. Hai hạng 

người  vô  học,  không  được  Nhất  thiết  trí  chơn  chanh  biết  khắp  các  pháp,  nên 

không được gọi là Vô thượng chánh đẳng chánh giác, duy chỉ trí tuệ Phật mới 

gọi là Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

*Lại  nữa,  danh  tướng,  ngôn  ngữ,  văn  tự  gọi  là  Bồ  đề.  Thật  nghĩa  Bồ  đề  thời 

không thể phân biệt, phá hoại. 

*Lại nữa, Bồ đề là Như không sai khác, thường không hư dối, vì sao? Vì trí tuệ 

của chúng sinh triển chuyển cao hơn cho đến Phật, không ai hơn nữa; các pháp 

cũng triển chuyển cao hơn, trước là hư vọng, sau là chơn thật, cho đến không 

còn pháp nào thật hơn Bồ đề; thế nên Bồ đề gọi là thật. 

*Lại nữa, Như vì được Bồ đề nên gọi là Phật, nay vì Phật được nên gọi là Bồ đề. 

Lại, có người nói: Tận trí biết sự sinh đạ tận, ấy gọi là Bồ đề. Có người nói: Tận 

trí, vô sinh trí gọi là Bồ đề. Có người nói: Vô ngại giải thoát gọi là Bồ đề, vì sao? 

Vì được giải thoát ấy đối với hết thảy pháp đều thông suốt. Có người nói: Bốn trí 

vô ngại là Bồ đề, vì sao? Vì Phật biết thật tướng các pháp, \ấy là nghĩa vô ngại; 

biết phân biệt danh tướng của các pháp, ấy là pháp vô ngại; phân biệt mỗi mỗi 

ngữ ngôn, khiến chúng sinh được hiểu, ấy là từ vô ngại; thuyết pháp giáo hóa 

không cùng tận, ấy là lạc thuyết  vô ngại. Vì bốn  vô ngại  đầy đủ,  lợi  ích chúng 

sinh  nên  gọi  là  Bồ  đề.  Có  người  nói:  Mười  lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ, 

mười tám pháp không chung, đại từ đại bi, trí Nhất thiết chủng, vô lượng pháp 

Phật như vậy đều gọi là Bồ đề, vì sao? Vì trí tuệ lớn nên các pháp đều gọi là Bồ 

đề. Có người nói: Chơn Bồ đề là Phật, vì đủ mười trí vô lậu; thọ, tưởng, hành, 

thức, nghiệp thân, nghiệp khẩu và tâm bất tương lưng hành tương ưng với mười 

trí, đều gọi là Bồ đề. Cùng duyên cùng sinh, cùng giúp nhau nên đều gọi là Bồ 

đề. Lại có người nói: Nghĩa Bồ đề thì vô lượng vô biên, chỉ có Phật mới có thể 

biết khắp, người khác biết được phần ít. Thí như các châu báu của Chuyển Luân 

Thánh Vương không ai có thể phân biệt biết được giá trị của nó; Thánh vương 

xuất kho báu ngo người, người khác mới có thể biết được. Trong đây Tu Bồ Đề 

hỏi Phật về tướng Bồ đề xong, lại hỏi: Nếu tướng Bồ đề là rốt ráo không, không 

thể phá hoại, Bồ Tát hành sáu Ba la mật, tăng trưởng căn thiện gì? 

Phật  đáp: Nếu Bồ Tát hành thật tướng  Bồ đề, đối  với hết thảy pháp không  có 

tăng trưởng gì, huống gì thiện căn, vì sao? Vì Bát nhã không, vì được mất cho 

đến nhơ sạch mà xuất hiện, bởi vì rốt ráo thanh tịnh. Phật hứa khả ý ấy Tu Bồ 

Đề lại hỏi: Nếu không thêm bớt, làm sao Bồ Tát hành Bát nhã mà nhiếp thủ các 

hạnh Bồ Tát khác? 

Phật đáp: Bồ Tát khi hành pháp ấy chẳng vì hai pháp nên hành, mà cùng hành 

hòa hợp với rốt ráo không; thế nên không nên vấn nạn. 

Tu Bồ Đề lại hỏi: Nếu Bồ Tát không hành hai pháp, thì làm sao từ khi mới phát 

tâm cho đến tâm sau cùng tăng trưởng thiện căn? Phật đáp: Nếu người hành hai 

pháp  tức  là  điên  đão,  không  thể  tăng  trường  căn  thiện.  Thí  như  người  nằm 

mộng, tuy được của lớn, rốt cuộc không có được gì, trong khi thức được nhiều ít 

mới  thật  là  được.  Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Hết  thảy  người  phàm  đều  đắm  vào  hai 

pháp  nên  không  thể  tăng  trưởng  căn  thiện.  Bồ  Tát  hành  theo  thật  tướng  các 

pháp, đó là pháp không hai, nên từ khi mời phát tâm, cho đến khi tâm sau cùng, 

tăng trưởng thiện căn, không có sai lầm. Vì thế nên đối với Bồ Tát ấy, hết thảy 

trời,  người,  A  tu  la  không  thể  phá  hoại  thiện  căn  kia,  khiến  phải  đọa  vào  Nhị 

thừa; những điều ác khác cũng không thể phá hoại. Những điều ác khác là các 

phiền não xan, tham, v.v... phá hoại Thí Ba la mật... 

Lại hỏi: Bồ Tát vì căn thiện nên hành Bát nhã chăng? 

Phật đáp: Không vì thiện, không vì bất thiện mà hành Bát nhã. 

Hỏi: Không vì căn bất thiện mà hành Bát nhã có thể được, cớ sao lại không vì 

thiện căn nên hành? 

Phật đáp: Vì quý Vô thượng chánh đẳng chánh giác nên tuy hành các thiện căn, 

mà vì thành tựu việc chứng Vô thượng chánh đẳng chánh giác chứ không vì quý 

thiện căn. Như trong kinh ví dụ chiếc bè nói: Thiện pháp còn nên bỏ, huống gì 

pháp bất thiện! Thiện căn là giúp cho Phật đạo, như người không phải vì chiếc 

bè nên qua sông, mà vì đến bờ kia. Trong đây Phật vì nói nhân duyên: Bồ Tát 

chưa cúng chư Phật, chưa được chơn thiện tri thức thời không thể được trí Nhất 

thiết chủng; thế nên tuy gieo trồng căn thiện không cho là quý, mà chỉ quý vì Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề thưa: Làm sao Bồ Tát tuy không vì thiện căn mà có thê cúng dường 

chư Phật, cho đến được trí Nhất thiết chủng? 

Phật đáp: Bồ Tát từ khi mới  phát tâm lại đây cúng dường chư Phật như trong 

kinh  nói.  Vì  cúng  dường  Phật  lớn  là  lớn,  nên  chỉ  nói  Phật,  nhưng  nên  biết  đã 

cúng dường Bích chi Phật cho đến Bồ Tát trú địa vị Càn tuệ. Người phàm phu vì 

nghe pháp nên theo Bồ Tát nghe giảng mười hai bộ kinh, vì không thể thường 

được thầy có luôn bên mình, nên đều nên thọ trì. Vì hay quên nên đọc tụng làm 

cho  thông  lợi.  Tâm  quán  sát  là  thường  buộc  tâm  vào  quyển  kinh,  thứ  lớp  nhớ 

nghĩ, trước do ngôn ngữ, tuyên giảng nghĩa lý, sau được thấu rõ, tức được Đà la 

ni. Đà la ni có hai: Một là Đà la ni Văn trì, nghĩa là nghe đâu nhớ đó; hai là Đà la 

ni Biết được thật tướng các pháp. Đọc tụng, tu tập, thường nhớ nghĩ nên được 

Đà la ni Văn trì; thông suốt nghĩa lý nên được thật tướng Đà la ni. Ở trong hai Đà 

la ni ấy có thể sinh trí vô ngăn ngại; vì chúng sinh thuyết pháp nên đầy đủ bốn trí 

vô ngại. 

Tu Bồ Đề hỏi: Nếu Bồ Tát có trí vô ngăn ngại, thời khác gì với Phật? 

Phật đáp: Vô ngăn ngại có hai: 1. Là thật vô ngại. 2. Là danh từ vô ngăn ngại. 

Trong  đây,  trừ  Phật  vô  ngăn  ngại,  các  người  khác  theo  Bồ  Tát  được  vô  ngăn 

ngại. Do Bồ Tát tụng kinh nên từ chỗ sinh ra cho đến khi được Nhất thiết trí, trọn 

không  quên  mất,  vì  sao? Vì  vào sâu, đọc tụng kinh pháp nên phiền não  bị chẻ 

mỏng,  được  căn  thiện  hộ  trì  nên  không  đọa  vào  ác  đạo  và  các  nạn.  Thí  như 

người  mù  được  người  sáng  mắt  giúp  đỡ,  trọn  không  bị  sa  hầm  sỉa  hố.  Nhờ 

phước căn thiện nên được thâm tâm thanh tịnh. Thân tâm thanh tịnh là thương 

yêu  hết  thảy  chúng  sinh,  tuy  đối  với  kẻ  giặc  oán  cũng  không  gia  ác,  nghĩa  là 

không cướp mạng sống. Lại, 

trí tuệ và phước đức lớn nên phiền não nho � ít, không thể che lấp thiện tâm của 

Bồ Tát. Lại, tâm sâu xa là đối với chúng sinh có được tâm từ bi, tâm không xả 

bỏ,  tâm  cứu  độ  và  tâm  đối  với  các  pháp  biết  được  vô  thường,  khổ,  không,  vô 

ngã, rốt ráo không, cho đến đối với Phật không sinh tưởng Phật, tưởng Niết bàn; 

ấy gọi là thâm tâm thanh tịnh. Vì thanh tịnh thâm tâm nên có thể giáo hóa chúng 

sinh, vì sao? Vì phiền não mỏng nên không khởi tâm cống cao, tâm chấp ngã, 

tâm  sân  giận,  nên  chúng  sinh  ưa  mến,  tín  thọ  lời  dạy  bảo.  Vì  giáo  hóa  chúng 

sinh nên nghiêm tịnh cõi Phật như trong phẩm Phật quốc của kinh Tỳ ma la cật 

nói: Vì chúng sinh tịnh nên cõi nước tịnh. Vì được căn thiện hộ trì nên trọn không 

lìa thiện tri thức. Thiện tri thức là chư Phật, đại Bồ Tát, A la hán. Lược nói tướng 

thiện tri thức, nghĩa là người có thể tán thán Tam bảo. Như vậy, Bồ Tát nên cúng 

dường  chư  Phật,  gieo  trồng  căn  lành,  gần  gũi  thiện  tri  thức,  vì  sao?  Vì  như 

người bệnh nên tìm thầy thuốc hay và cỏ thuốc. Phật là thầy thuốc hay, các thiện 

căn là cỏ thuốc, xem người bệnh là thiện tri thức; người bệnh có đủ ba việc ấy 

nên bệnh được lành. Bồ Tát cũng như vậy, có đủ ba việc ấy nên dứt các phiền 

não, làm lợi ích chúng sinh. 





Giải thích: Phẩm Gieo Trồng Thiện Căn Thứ 73 

(Kinh Đại Bát nhã, hội 2 ghi: Phẩm Thân Cận thứ 71) 

Kinh:  Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn.  Bồ  Tát  nếu  không  cúng 

dường Phật, không đầy đủ căn thiện, không được chơn tri thức, có được Nhất 

thiết trí chăng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát cúng  dường chư Phật, gieo trồng thiện  căn, được 

chơn tri thức mà được Nhất thiết trí còn khó, huống gì không cúng dường Phật, 

không gieo trồng căn thiện, không được chơn tri thức! 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  cúng  dường  chư  Phật, 

gieo trồng căn thiện, được chơn tri thức, vì sao khó được trí Nhất thiết chủng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Vì Bồ Tát xa lìa sức phương tiện, không theo Phật nghe nói 

sức phương tiện, gieo trồng căn thiện không đầy đủ, không thường theo lời dạy 

của thiện tri thức. 

-Bạch đức Thế Tôn, thế nào là sức phương tiện, mà Bồ Tát hành sức phương 

tiện ấy được trí Nhất thiết chủng? 

Phật dạy: Bồ Tát từ khi mới phát tâm hành Thí Ba la mật, niệm tương ưng với 

Nhất  thiết  trí  mà  bố  thí  cho  Phật,  hoặc  Bích  chi  Phật,  hoặc  Thanh  văn,  hoặc 

người, hoặc chẳng phải người, khi ấy khong sinh ý tưởng bố thí, ý tưởng người 

nhận thí, vì sao? Vì quán xem tự tướng không hết thảy pháp, không sinh, không 

có tướng chắc thật, không có chuyển đổi, vào trong thật tướng các pháp; nghĩa 

là tướng không làm của hết thảy các pháp, không khởi. Bồ Tát do sức phương 

tiện ấy nên tăng tưởng thiện căn; tăng trưởng thiện căn nên hành Thí Ba la mật, 

nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; bố thí mà không lãnh 

thọ quả báo thế gian, chỉ vì muốn cứu độ chúng sinh nên bố thí. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tu trì giới, niệm tương ưng với 

Nhất thiết trí; trong khi trì giới không rơi vào dâm, nộ, si, cũng không rơi vào các 

phiền não trói buộc và các pháp không thiện phá đạo, hoặc xan tham phá giới, 

sân gian, giải đãi, loạn ý, ngu si, kiêu mạn, đại mạn, mạn mạn, ngã mạn, tăng 

thượng mạn, bất như mạn, tà mạn; hoặc không rơi vào tâm Thanh văn, Bích chi 

Phật, vì sao? Vì Bồ Tát ấy quán thấy tự tướng hết thảy pháp không, không sinh, 

không có tướng chắc thật, không có chuyển đổi, vào thật tướng các pháp; nghĩa 

là  tướng  hết  thảy  pháp  không  làm,  không  khởi.  Bồ  Tát  thành  tựu  sức  phương 

tiện ấy nên tăng trưởng căn thiện; tăng trưởng căn thiện nên tu Giới Ba la mật, 

nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác  cho chúng sinh; trì giới  mà không thọ 

quả báo của thế gian, chỉ vì muốn cứu chúng sinh nên tu trì giới. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tu Nhẫn nhục Ba la mật, niệm 

tương ưng với Nhất thiết trí, thành tựu sức phương tiện nên tu kiến đế đạo, tư 

duy đạo và cũng không thủ chứng quả Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la 

hán, vì sao? Vì Bồ Tát ấy biết tự tướng các pháp không, không sinh, không có 

tướng chắc thật, không có chuyển đổi; khi tu pháp trợ đạo mà vượt quá địa vị 

Thanh văn, Bích chi Phật. Tu Bồ Đề, ấy gọi là pháp vô sinh nhẫn. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tu Nhẫn nhục Ba la mật, vào Sơ 

thiền cho đến đệ tứ thiền, vào bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, tuy ra vào các 

thiền mà không thọ quả báo, vì sao? Vì Bồ tát ấy thành tựu sức phương tiện ấy, 

nên biết tự tướng các thiền định không, không sinh, không có tướng chắc thật, 

không có chuyển đổi, nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh. 

Tinh tấn mà không thọ quả báo thế gian, chỉ vì muốn cứu độ chúng sinh nên tu 

tinh tấn. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tu Thiền Ba la mật, niệm tương 

ưng với Nhất thiết trí, vào tám bội xả, định chín thứ lớp, cũng không thủ chứng 

quả Tu đà hoàn cho đến A la hán, vì sao? Vì Bồ Tát ấy biết tự tướng các pháp 

không, không sinh, không có tướng chắc thật, không có chuyển đổi. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tu Bát nhã ba la mật, học mười 

lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không 

chung, đại từ đại bi  cho đến chưa được trí Nhất thiết trí, chưa nghiêm tịnh cõi 

Phật,  chưa  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh,  ở  khoảng  trung  gian  ấy  nên  tu 

hành  như  vậy,  vì  sao?  Vì  Bồ  Tát  biết  tự  tướng  các  pháp  không,  không  sinh, 

không có tướng chắc thật, không có chuyển đổi. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên hành 

Bát nhã ba la mật như vậy mà không thọ quả báo. 

Luận: Hỏi: Cớ gì Tu Bồ Đề hỏi câu thô thiển rằng: không cúng dường chư Phật, 

không đầy đủ căn thiện, không được chơn trí thức, có được Nhất thiết trí chăng? 

Đáp: Có người nói: Như tính hết thảy pháp rốt ráo không, không có gì của chính 

nó, trong rốt ráo không, gieo trồng căn thiện và không gieo trồng căn thiện không 

khác nhau. Nếu như vậy có thể không cúng dường chư Phật, không gieo trồng 

thiện  căn,  không  được  chơn  tri  thức,  cũng  được  Nhất  thiết  trí  chăng?  Lại  có 

người nghi rằng: Có nhiều cách được Nhất thiết trí, có thể không cần gieo trồng 

thiện  căn;  vì  vậy  thế  nên  hỏi  Phật.  Phật  đáp:  Nếu  cúng  dường  chư  Phật,  gieo 

trồng căn lành, được chơn tri thức còn khó được, huống gì không cúng dường! 

Tu Bồ Đề hỏi: Vì trong rốt ráo không, không có phước và chẳng phải không có 

phước,  cớ  gì  nói  chỉ  do  phước  đức  nên  được?  Phật  đáp:  Ở  trong  thế  đế,  có 

phước nên được. Tu Bồ Đề vì thấy chúng sinh đắm trước điều không có gì của 

chính nó, nên hỏi. Phật lấy việc không đắm trước pháp mà đáp. Nghĩa là tinh tấn 

tu phước còn không thể được, huống gì không tu phước! Như người hành đạo đi 

khất  thực  đến  một  xóm  làng,  từ  một  nhà  đến  một  nhà  khát  thực  không  được, 

thấy một con chó đói nằm liệt, lấy gậy đánh nó nói rằng: Đồ súc sinh vô trí, ta 

dùng mọi cách đến từng nhà xin ăn còn không được, huốn gì mày nằm đó mà 

mong  được?  Tu  Bồ  Đề  hỏi:  Có  nhân  duyên  cúng  dường  chư  Phật  ấy,  cớ  sao 

không được quả báo? Phật đáp: Vì xa lìa sức phương tiện. Sức phương tiện là 

Bát nhã ba la mật. Tuy thấy sắc thân Phật mà không lấy mắt trí thấy pháp thân; 

tuy  gieo  trồng  chút  ít  thiện  căn  mà  không  đầy  đủ;  tuy  được  thiện  tri  thức  mà 

không gần gũi hỏi han, lãnh thọ. Lại Phật tự nói nhân duyên: Bồ Tát từ khi mới 

phát tâm, vì hữu tâm và vô tâm nên tu Thí Ba la mật. Hữu tâm là tâm tương ưng 

với Nhất thiết trí mà bố thí, niệm đến vô lượng công đức của chư Phật, thương 

xót chúng sinh nên bố thí. Vô tâm là nếu bố thí cho Phật, cho đến kẻ phàm phu 

mà không sinh ba tưởng là tưởng người thí, người nhận thí và vật bố thí, vì sao? 

Vì  tất  cả  pháp  tự  tướng  không  từ  xưa  lại  đây  thường  chẳng  sinh,  không  có 

tướng định hoặc một, hoặc khác, hoặc thường, hoặc vô thường v.v... Vì pháp ấy 

tự tướng không, nên không thể chuyển đổi, an trú trong Như. Quán sát như vậy 

tức  vào  thật  tướng  các  pháp,  nghĩa  là  tướng  không  làm,  không  khởi.  Hết  thảy 

pháp không có năng tác, sở tác, không sinh tâm cao ngạo, không có hy vọng gì. 

Vì  sức  phương  tiện  như  vậy  nên  có  thể  tăng  trưởng  căn  thiện,  xa  lìa  căn  bất 

thiện,  giáo  hóa  chúng  sinh  nghiêm  tịnh  cõi  Phật.  Bố  thí  hoặc  nhiều,  hoặc  ít, 

không  thọ  quả  báo  thế  gian,  chỉ  muốn  cứu  độ  chúng  sinh.  Bồ  Tát  bố  thí  cho 

chúng sinh có hạn, có lượng, nghĩ rằng: Ta đời trước không làm phước đức sâu 

dày nên đời nay không thể bố thí rộng rãi cho chúng sinh, ta nay nên hành bố thí 

thật nhiều, thật sâu xa; được quả báo ấy rồi có thể làm lợi ích đầy đủ, bố thí rộng 

rãi cho vô lượng chúng sinh, hoặc được lợi đời nay, hoặc được lợi về sau, lợi về 

đạo đức. Không có sức phương tiện như vậy, Bồ Tát tuy cúng dường Phật, gieo 

trồng căn lành, được chơn trí thức còn không được Nhất thiết trí, huống gì không 

cúng dường! Năm Ba la mật kia cũng như vậy. 

(Hết cuốn 85 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Document Outline


	Lời Nói Đầu

	Cuốn 81

	Giải thích:  Phẩm Sáu Độ Tương Nhiếp  Thứ 68 (tiếp theo)





	Cuốn 82

	Giải thích:  Phẩm Phương Tiện Thứ 69





	Cuốn 83

	Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70





	Cuốn 84

	Giải thích Phẩm Ba Tuệ thứ 70





	Cuốn 85

	Giải thích: Phẩm Đạo Thọ Thứ 71

	Giải thích: Phẩm Bồ Tát Hạnh Thứ 72

	Giải thích: Phẩm Gieo Trồng Thiện Căn Thứ 73








cover_image.jpg





